# 28 അൽഫിനാർ

1437 ളൂഹനം – നബിളൽ അവ്വൽ | 2015 ഒക്ടോബർ – ഡിസംബർ

ശാസ്ത്രം യൂറോപ്പിന്റെ കുത്തകയല്ല

ഹദീസുകളുടെ മാറ്റുരക്കൽ ചരിത്രത്തിലുടെ

ഖുർആൻ നിഷേധികളുടെ പല്ലവി



അൽഫനാർ

ഹി.1437 മുഹറം - റ.അവ്വൽ 2015 ഒക്ടോബർ – ഡിസംബർ വരിസംഖ്യ

ഒറ്റ പ്രതി: 30 രൂപ വർഷം : 120 രൂപ ദ്വിവർഷം : 240 രൂപ വിദേശം : 550 രൂപ



| ത്രയാ  | ma | കുന്ന |
|--------|----|-------|
| ആരാധ്യ | m  |       |

കുതിര, സ്ത്രീ, വിട് ദുശ്ശകനുങ്ങളോ?

വിശുദ്ധ ഖുർആനും ശാസ്ത്രവും

മുസ്ലിം ലോകത്തിന്റെ ഒരൊറ്റ ദിനവും മൂന്നു തിയ്യതികളും

അറഫയിൽ വമ്പൻ അട്ടിമറി





ഖലീഫയാണോ? ...... 71 പരിഭാഷകൾ പരിഭാഷകൾ സർവ്വത ....... 74

70 ചന്ദ്രമാസ തിരുമാനം: 42 ്ഡയറിക്കുറിപ്പുകളിലൂടെ

#### Vol: 2 Issue: 2 Reg. No. KERMAL 14999/11/1/2012-TC RNI No. 2012/45754 Price Rs. 30/-

35

**52** 

ചീഫ് എഡിറ്റർ

പ്രഫ. ഡോ. ടി.വി. കോയക്കുട്ടി ഫാറൂഖി

alfanarmagazine@gmail.com

hitechdtp@gmail.com drkkfarooqui@gmail.com അൽഫനാർ

ഫാറുഖ് കോളേജ് പി.ഒ കോഴിക്കോട് 673 632, കേരള, ഇന്ത്യ.

9446258195

*ഡി.റ്റി.പി 6 ലേഔട്ട*് ഹൈടെക് ചുങ്കം: 9947 41 46 47



### വൈരുദ്ധ്വ സമന്വയം!

ബെഹുമാന്യ പത്രാധിപർക്ക്, അൽഫനാർ 27–ാം ലക്കത്തിൽ കവർസ്കോറി യായി വന്ന 'ഖുർആനിൽ ഇല്ലാത്ത ശാസ്ത്ര സത്യങ്ങൾ' എന്ന ലേഖനം സതൃവും അസതൃവും കുട്ടിക്കലർത്തിയ, പരസ്പരം വൈരുദ്ധ്യാശയങ്ങൾ സമന്വയിപ്പിക്കാൻ പാടുപെടുന്ന ഒരു ലേഖനമായി തോന്നി. ലേഖകൻ യുക്തി വാദ ഗ്രന്ഥങ്ങളിലൂടെ ഏറെ സഞ്ചരിച്ചു പോയിട്ടുണ്ടോ എന്നു സംശയി ക്കുന്നു. ശാസ്ത്രം പഠിപ്പിക്കാൻ വന്ന ഗ്രന്ഥമല്ല ഖുർആൻ എന്ന് എല്ലാ വർക്കുമറിയാം. എന്നാൽ ഈ മഹാ പ്രപഞ്ച സ്രഷ്ടാവായ അല്ലാഹുവിന്റെ വചനങ്ങളിൽ കാലം വ്യാഖ്യാനിച്ചു കൊണ്ടേയിരിക്കുന്ന നിത്യസത്യങ്ങൾ എമ്പാടും ഉണ്ടെന്നും കാലാകാലം മനുഷ്യർ കണ്ടെത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ശാസ്ത്രീയ യാഥാർത്ഥ്യങ്ങൾ വെളിവാക്കപ്പെടുമ്പോൾ അതും ഖുർആനി ലുണ്ടല്ലോ എന്ന് ഖുർആനും ശാസ്ത്രവും പഠിച്ചവർ വിശദീകരിച്ചാൽ എന്താ

ണതിലിത്ര അസാംഗത്യം? 'ഈ വിശുദ്ധ ഖുർആനിൽ കൈകാര്യം ചെയ്യാത്തതായി ഒന്നുമില്ല' എന്നു ഖുർആൻ പറയുന്നുണ്ട്. ശാസ്ത്ര വിഷയങ്ങളും മതവിഷയങ്ങളും അല്ലാഹുവിന്റെ വിശാല അറി വിൽ പെട്ടതു തന്നെയാണ്. മതം ധാർമ്മിക ജീവിതത്തിന്റെ അടിത്തറ പഠിപ്പിക്കുന്ന വിജ്ഞാന ശാഖ യാണ്. അത് മനുഷ്ർക്കു ഗവേഷണം ചെയ്യാതെ സ്വീകരിക്കാം. പ്രപഞ്ചത്തിലെ അല്ലാഹുവിന്റെ ദൃഷ്ടാന്തങ്ങൾ വിവരിക്കുന്ന വിജ്ഞാന ശാഖയാണ് ശാസ്ത്രം. അതു മനുഷ്യർ ഗവേഷണ, പരീ ക്ഷണ, നിരീക്ഷണങ്ങളിലൂടെ കണ്ടെത്തേണ്ടതാണ്. അങ്ങനെ കണ്ടെത്തിയതിന്റെ സൂചനകളുടെ പരാമർശങ്ങളും അല്ലാഹുവിന്റെ വചനമായ ഖുർആനിൽ ഉണ്ടാകുമല്ലോ. എന്തായാലും ലേഖകനു ണ്ടാക്കിയ ആശയക്കുഴപ്പം തീർക്കാനുതകുന്ന വ്യക്തമായ ഒരു ദിശാബോധം അൽഫനാറിൽ പ്രതീ (അബ്ദുൽ റഷീദ് കുമണ്ണ) ക്ഷിക്കുന്നു.

സഹോദരാ, താങ്കളുടെ ചിന്താപരമായ അഭിപ്രായം മുഖവിലക്കെടുക്കുന്നു. ഈ വിഷയത്തിൽ പൂർണ്ണ സംതൃപ്തി നൽകുന്ന ഒന്നിലധികം ലേഖനങ്ങൾ ഈ ലക്കത്തിൽ തന്നെ വായിക്കാം. അഭിപ്രായം തുറന്നെഴുതിയതിനു നന്ദി. / *എഡിറ്റർ* 

#### തഖ്ലീദ് അപകടകരം

അബ്ദുറഹിമാൻ ഇരിവേറ്റിയുടെ തിയ്യിൽ ഊതിയ ഗൗളിക്കഥ വായിച്ചപ്പോൾ ആശ്ചര്യ പ്പെട്ടുപോയി. നിഷ്കളങ്കനും ത്യാഗിവര്യനും ശുദ്ധ ഗതിക്കാരനുമായിരുന്നു ഇമാം ബുഖാരി എന്ന് ഒരിക്കൽ കൂടി ബോധ്യമാവുകയാണ്. താൻ ഉണ്ടാ ക്കിയ മാനദണ്ഡമനുസരിച്ചുള്ള പരമ്പരയിൽ കിട്ടിയ ആറു ലക്ഷത്തോളം വരുന്ന ഹദീസുകളിൽ നിന്ന് കുറ്റമറ്റ നബി വചനങ്ങളാണെന്നു ഉത്തമ ബോധ്യം വന്നതൊക്കെ അദ്ദേഹം തിരഞ്ഞു പിടിച്ച് അങ്ങനെത്തന്നെ ഉദ്ധരിക്കുകയാണല്ലോ ചെയ്തി ട്ടുള്ളത്. സത്യാസത്യം മാറ്റുരയ്ക്കാനുള്ള ഉര ക്കല്ലും അദ്ദേഹം പിൻതലമുറക്കു നൽകി. പിൻഗാ മികളിലെ മഹാരഥന്മാരും അതേറെ വികസി പ്പിച്ചു. ലക്ഷക്കണക്കായ ഹദീസുകളിൽ നിന്ന്

തന്റെ കഴിവിന്റെ അങ്ങേയറ്റം ഉപയോഗിച്ച് ശുദ്ധി യാക്കി സമർപ്പിച്ചതിലും കള്ളനാണയങ്ങൾ വന്നു ചേർന്നതിനു ഇമാം ബുഖാരി ഒരിക്കലും ഉത്ത രവാദിയല്ലല്ലോ. കല്ലും നെല്ലും പതിരും വേർതി രിച്ചെടുക്കുന്നതിൽ പിൻഗാമികൾക്കു പറ്റിയ അബ ദ്ധവും മഹാനായ ബുഖാരിക്ക് അപ്രമാഥിത്യം കൽപിച്ചതും അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഗ്രന്ഥത്തെ തഖ്ലീദ് ചെയ്തതുമാണ് യാഥാർത്ഥത്തിലുള്ള തെറ്റ്. അദ്ദേഹം പരലോകത്ത് രക്ഷപ്പെട്ടാലും അദ്ദേ ഹത്തെ അന്ധമായി തഖ്ലീദു ചെയ്തവരാണ് കുടുങ്ങുക. ഇക്കാര്യം ബോധ്യപ്പെടാനുതകിയ ലേഖനം നന്നായിട്ടുണ്ട്. ലേഖകനു അഭിനന്ദന ങ്ങൾ നന്ദി.

(എസ്. ഇസ്മാഈൽ, കൊടുവള്ളി)

### മതമേതായാലും മനുഷ്യൻ രക്ഷപ്പെടുമോ?

എo. ഖാലിദ് നിലമ്പൂരിന്റെ 'മുസ്ലിം അമുസ്ലിം വേർതിരിവുകൾ' എന്ന വീണ്ടുവിചാരക്കുറി പ്പിൽ സർവ്വമത സത്യവാദത്തിനു നൽകിയ വ്യാഖ്യാനം വളരെ കൃത്യതയാർന്നതും ശരിയുമാണ്. എന്നാൽ, വിശ്വാസി ഒരു പ്രത്യേക സമുദായക്കാരനാവണമെന്നില്ല. മുസ്ലിം അമുസ്ലിം എന്നൊ ക്കെയുള്ള നമ്മുടെ ഭാഷാപ്രയോഗങ്ങൾക്ക് ദൈവദൃഷ്ടിയിൽ പ്രാധാന്യമില്ല എന്നു പറഞ്ഞത് ഭീമ മായ അബദ്ധവും വിശുദ്ധ ഖുർആന്റെ വ്യക്തമായ പഠനങ്ങൾക്ക് വിരുദ്ധവും തന്നെയാണ്. ഇബ്രാ ഹിമീ മാതൃകയെ പിൻപറ്റി ജീവിക്കുന്ന നിങ്ങളെ മുസ്ലിംകൾ എന്ന് അല്ലാഹുവാണ് നാമകരണം ചെയ്തിട്ടുള്ളത്. അല്ലാഹു പലയിടങ്ങളിലും 'ഉമ്മത്തുൻ മുസ്ലിമത്തും' (മുസ്ലിം സമുദായം) എന്നു വേർതിരിച്ചു പറയുന്നുണ്ട്.

ഒരാൾ മുസ്ലിമും മുഅ്മിനുമാകണമെങ്കിൽ മതത്തിന്റെ അടിസ്ഥാന വശങ്ങളായ ആറ് ഈമാൻ കാര്യങ്ങളിലും അടിയുറച്ചു വിശ്വസിക്കേണ്ടതും അഞ്ച് ഇസ്ലാം കാര്യങ്ങളിൽ കർമ്മനിരതമാ കേണ്ടതുമുണ്ട്. (വി.ഖു 3:64, 6:161, 12:40, 30:30, 42:13 എന്നിവ കാണുക). മതം യഥാർത്ഥത്തിൽ ഒന്നു മാത്രമേയുള്ളൂ. അതു മാത്രമേ അല്ലാഹു അംഗീകരിക്കുകയുള്ളൂ. (3: 19, 83, 85). ഭിന്ന മതങ്ങളെല്ലാം മനുഷ്യസൂഷ്ടിയാണ്. (2: 213, 3: 19, 21: 93; 23: 53; 30: 32; 42: 14; 45: 17 വചനങ്ങൾ കാണുക). എന്നാൽ നിങ്ങൾ മറ്റു ള്ളവരെ ഇസ്ലാം മതത്തിലേക്ക് നിർബന്ധിക്കേ ണ്ടതില്ല എന്നു മാത്രമേയുള്ളൂ. (2: 256). യഥാർത്ഥ മതമായ ഇസ്ലാം മറ്റുള്ളവയെ അതിജയിക്കാൻ കഴിവുറ്റതു തന്നെയാണ്. (9: 33; 30: 30; 48: 28; 61: 9 കാണുക). ഇസ്ലാം ലളിത സുന്ദര മാണ് (2: 233, 286; 4: 84; 6: 152; 7: 42; 22: 78, 54). അതു കണിശമായി പാലിക്കാൻ നിർദ്ദേ ശിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. (24: 9; 109: 6). ആ മതാനു ഷ്ഠാനത്തിൽ തീവ്രതയാണ് പാടില്ലാത്തത്. (5: 77) ഏതു സാഹചര്യത്തിലും ദൈവമതമായ ഇസ്ലാമിനെ കൈവിടാതെ ജീവിക്കണം. (5: 105). ഈ മഹത്തായ യഥാർത്ഥ മതത്തിൽ നിന്ന് മതപരിത്യാഗം ചെയ്യുന്നത് അതീവ ഗുരുതരമാണ് (2: 127; 5: 21, 42; 65: 7). ഈ ദൈവികമതത്തെ കാര്യമായെടുക്കാത്തവർ വഴികെട്ടവരും ദൂരവ്യാ പകമായ ഇഹപര നഷ്ടക്കാരുമായിരിക്കും. (6: 70, 7: 50, 51; 31: 6, 7; 45: 9) എന്നെല്ലാം വ്യക്ത മായി പറഞ്ഞിരിക്കെ ലാഘവബുദ്ധിയോടെ വിഷ യത്തെ അട്ടിമറിക്കേണ്ടതില്ല.

ഭൗതികതയുടെ അതിപ്രസരവും പരിധിവിട്ട മതനിരാസ സമൂഹത്തിലെ ജീവിത ചുറ്റുപാടും ചിലരെക്കൊണ്ട് അങ്ങനെയൊക്കെ പറയിപ്പിക്കു കയാണ്. സ്വന്തം മതത്തെ കുറിച്ചുള്ള അഭിമാ നബോധമില്ലായ്മയും കൃത്യതയാർന്ന അറിവി ല്ലായ്മയും സാമൂഹ്യപരമായി ഒറ്റപ്പെടുമോ എന്നുള്ള ഭയവും ദുരഭിമാന പ്രവണതയുമൊക്കെ ചിലരെ പിടികൂടാറുണ്ട്. ഏതു വഴിയിലൂടെ പോയാലും ലക്ഷ്യസ്ഥലത്തെത്താമല്ലോ. എല്ലാ നദികളും ഒഴുകി കടലിൽ ചെന്നുചേരും എന്നതുപോലെ എല്ലാ മതവും ആതൃന്തികമായി ഒരു ലക്ഷ്യത്തിൽ തന്നെ എത്തുമെന്ന് സങ്കൽപിക്കുന്നതെല്ലാം ഒരു തരം അദ്വെത/സർവ്വമത സത്യവാദം തന്നെ യാണ്. സുഗമവും സരളവും നേരായതുമായ വഴി യിലൂടെ തന്നെ സഞ്ചരിച്ച് യഥാർത്ഥ ലക്ഷ്യ സ്ഥാനത്ത് എത്തുവാനാണ് മനുഷ്യനെ സൃഷ്ടിച്ച സൃഷ്ടാവ് മാനവരോടൊന്നടങ്കം ആവശ്യപ്പെ ടുന്നത്. മാലോകരെ മുഴുവനും തൃപ്തിപ്പെടു ത്താൻ ഇസ്ലാം മതത്തെ വക്രീകരിക്കുന്നതും അവഗണിക്കുന്നതും ഒട്ടും ശരിയല്ലല്ലോ. ഇസ്ലാ മിൽ ഉറച്ചു നിൽക്കാൻ സ്വാഭിമാനം അനുവദി ക്കാത്തവർക്ക് അതുപേക്ഷിച്ചു പോകാൻ സ്വാത ന്ത്ര്യമുണ്ടല്ലോ. (വി.ഖു: 2: 256; 18: 29).

"നിങ്ങൾ ഏതു കുലത്തിലും ഗോത്രത്തിലു മുള്ളവനായാലും നിങ്ങളിൽ ദൈവത്തിങ്കൽ ഉത്ത മൻ ഏറ്റവും ഭയഭക്തിയുള്ളവൻ മാത്രമാണ്" എന്ന 49-ാം അദ്ധ്യായത്തിലെ 13-ാം വചനം മനുഷ്യ രിലെ ജാതി, വർഗ്ഗ, ഉച്ഛനീചത്വങ്ങളെയും പര സ്പരമുള്ള കിടമത്സരങ്ങളെയും മനുഷ്യത്വത്തിനു നിരക്കാത്ത അസ്പർശതയെയും കുലമഹിമയെ ക്കുറിച്ചുള്ള പൊങ്ങച്ചത്തെയും നിരാകരിക്കാനാ വശ്യപ്പെടുന്ന മഹനീയ വചനമാണ്. അല്ലാതെ ഏതു മതത്തിൽ ഉറച്ചുനിന്നവനാണെങ്കിലും ദൈവ ത്തിങ്കൽ രക്ഷപ്പെടും, മതമേതായാലും മനുഷ്യൻ നന്നായാൽ മതി എന്ന തികഞ്ഞ അരാചകത്വ ഉട്ട്യോപൃൻ ആദർശമല്ല വിളിച്ചോതുന്നത്. യഥാർത്ഥ മതവിശ്വാസം മനുഷ്യർക്കിടയിൽ മതി ലുകൾ പണിയില്ല. അതുപോലെ, ഒരു ഇസ്ലാം വിശ്വാസി ഉമ്മത്തു മുസ്ലിമിൽ അണിചേരുന്ന തിനെ നിരാകരിക്കുന്ന വചനമല്ല വിശുദ്ധ ഖുർ ആൻ രണ്ടാം അധ്യായം 111, 112 വചനങ്ങൾ. യഹൂദരുടെയും ക്രിസ്ത്യാനികളുടെയും മുഹ മ്മദ് നബിയിലുള്ള അവിശ്വാസത്തെ ചോദ്യം ചെയ്തതിന്റെ സന്ദർഭോചിത മറുപടിയായാണാ വചനങ്ങൾ. തങ്ങൾ മാത്രം സ്വർഗ്ഗം പൂകും. ലോകത്ത് മറ്റാർക്കും പാരത്രിക മോക്ഷമില്ല എന്ന നിരർത്ഥകമായ പൊങ്ങച്ചത്തെ നിരാകരിക്കുക യാണാ വചനം. മൂസാനബി(അ)യുടെ പിറകിലെ നബിയായി ഈസ(അ)യെ അംഗീകരിക്കാത്ത യഹൂദരെയും, ഈസാ നബിക്കു ശേഷം വന്ന അന്ത്യപ്രവാചകനായ മുഹമ്മദിനെ നിരാകരിക്കാൻ ക്രൈസ്തവർ പറഞ്ഞ ന്യായവാദങ്ങളെയും ഖണ്ഡി ക്കുകയാണാ വചനങ്ങൾ. ഇസ്ലാമിലെ ഏറ്റവും വലിയ അടിത്തറയായ ഏകദൈവവിശ്വാസവും പാരത്രിക മോക്ഷവും മറ്റു പൂർവ്വ മതങ്ങളിലും ദർശിക്കാൻ കഴിയുന്നത് ആ മതങ്ങളുടെയും ഉറ വിടം ഒന്നാണെന്നറിയിക്കുകയാണ്. ജീവിതം ദൈവ ത്തിലർപ്പിക്കുന്ന മനുഷ്യ പ്രകൃതിക്കിണങ്ങിയ യഥാർത്ഥ മതമായ ഇസ്ലാം സ്വീകരിച്ച് സൽകർമ്മിയായാലാണ് ദുഃഖവും ഭയവുമില്ലാതെ ജീവിക്കാനാവുക എന്നാണ് ഖുർആൻ ഉടനീളം പഠിപ്പിക്കുന്നത്. ഇസ്ലാമിൽ പൂർണമായി പ്രവേ ശിക്കാനും അല്ലാഹു ആജ്ഞാപിക്കുന്നുണ്ട്. അല്ലാതെ ജൂതനോ ക്രൈസ്തവനോ ആയാലും അല്ലാഹുവിങ്കൽ രക്ഷപ്പെടാം എന്നല്ല. മേൽപ്പ റഞ്ഞ മുഴുവൻ വചനങ്ങളും ഒരിക്കൽ കൂടി പരി ശോധിച്ച് ചേർത്തുവായിച്ചാൽ ഇതിലുണ്ടായ ആശ യക്കുഴപ്പം തീരുമെന്ന് പ്രതീക്ഷിക്കുന്നു. "ഞങ്ങ ളുടെ നാഥാ! ഞങ്ങളുടെ ഹൃദയങ്ങളിൽ സന്മാർഗ്ഗം നിക്ഷേപിച്ച ശേഷവും ഞങ്ങളെ വൃതിചലിപ്പിച്ചു കളയരുതേ. നിന്നിൽ നിന്നു ള്ള കാരുണ്യം ഞങ്ങളിൽ വർഷിപ്പിക്കേണ മേ. നിശ്ചയം നീ അത്യൂദാരമതിയായവൻ തന്നെ യാകുന്നു." (വി.ഖു. 3: 8).

(ഡോ. ബക്കർ. എ. റഹ്മാൻ)



### വിശ്വാസികൾ അചഞ്ചലരാവുക

ഈ വർഷം (1436 ഹി) ഒരു ദുഃഖവർഷമായി മുസ്ലിം ലോകത്തിന നുഭവപ്പെട്ടു. ഈജിപ്ത്, സിറിയ, ലിബിയ, ഇറാഖ്, സുഡാൻ, യമൻ തുട ങ്ങിയ മുസ്ലിം രാഷ്ട്രങ്ങളിൽ ലക്ഷക്കണക്കിൽ മുസ്ലിംകൾ കൊല്ലപ്പെ ട്ടിരിക്കുന്നു. ഹജ്ജിനെത്തിയ 110 പേർ കനത്ത കൊടും കാറ്റും മഴയും കാരണമായി തകർന്നുവീണ ക്രെയിനപകടത്തിൽ മരിച്ചു. അനേകർക്കു പരിക്കേറ്റു. ഹജ്ജിന്റെ മൂന്നാം നാളിൽ തിക്കിലും തിരക്കിലും അകപ്പെട്ട് എഴുന്നൂറിലധികം പേർ കൊല്ലപ്പെട്ടു. ആയിരത്തിലധികം പേർക്ക് പരിക്കു കളുമേറ്റു. ഈ ദുരന്തങ്ങളെ വിലയിരുത്തി ചില ദുർബല വിശ്വാസികൾ പലതും തട്ടിവിടുന്നു. ദൈവമത കൽപന പാലിച്ച് ദൈവമാർഗത്തിൽ ജിഹാ ദിൽ പങ്കെടുന്നവർക്കും ഇങ്ങനെയൊക്കെ അല്ലാഹു നൽകുന്നതെന്താ? സുര ക്ഷിതഗേഹവും പരിസരപ്രദേശവും പരമവിശുദ്ധമാണ്. സുരക്ഷിതകേന്ദ്ര വുമാണ്. ഇങ്ങനെയൊക്കെയവകാശപ്പെട്ടിട്ടും ഇതെന്താണിങ്ങനെ? സഊദി ഗവൺമെന്റ് ചെയ്യാവുന്നത്ര പരമാവധി സർവ്വസന്നാഹങ്ങളും കുറ്റമറ്റ വിധം പ്രശംസാർഹമായി ചെയ്തിട്ടും ഇത്തരം ദുരന്തങ്ങൾ ആവർത്തിക്കുന്നതെ ന്താ? എന്നിട്ടും രാഷ്ട്രീയവൽക്കരിച്ച് ഇറാനെപ്പോലെ ചിലർ സഊദിയുടെ മേൽ കുറ്റം ചുമത്തി കഠിനമായി ആക്ഷേപിക്കുന്നുവല്ലോ? പലരുടെയും മനസ്സുകൾ ഇത്തരം ചീത്ത വിചാരങ്ങളിൽ കുടുങ്ങുന്നു!

ഹജ്ജിലേക്ക് പുറപ്പെട്ടവൻ സ്വർഗം കൊതിച്ചാണ് പോകുന്നത്. അല്ലാ ഹുവിന്റെ മാർഗ്ഗത്തിലാണ് യാത്ര. തിരിച്ചുവന്നാൽ വന്നു, മരിച്ചാലും നഷ്ട മില്ല എന്ന ഉറച്ച മനോഭാവത്തിൽ സ്വന്തം നാടും വീടും കുടുംബവും സമ്പ ത്തുമെല്ലാം വിട്ടേച്ച് ത്യാഗത്യാജിയായാണ് പുറപ്പെട്ടത്. മനുഷ്യന്റെ മരണം ചെരുപ്പിന്റെ വള്ളിയോളം മനുഷ്യശരീരത്തിൽ ഒട്ടിനിൽക്കുന്നുണ്ട് എന്ന ധാരണയില്ലാത്ത ഒരൊറ്റ വിശ്വാസിയുമില്ല. അല്ലാഹു ഏതൊരു ജീവനും നിശ്ചിതാവധി നിർണ്ണയിച്ചിട്ടുണ്ട്. ആ അവധിയെത്തിയാൽ ഒരു സെക്കന്റ് പോലും പിന്തുകയില്ല, മുന്തുകയുമില്ല. ജയപരാജയങ്ങൾ ജീവിതഗന്ധിയാ ണ്. നേട്ടകോട്ടങ്ങൾ പ്രകൃതിയിലെ വ്യവസ്ഥയാണ്. ഇഹലോകത്ത് സംഭ വിക്കുന്ന ലാഭനഷ്ടങ്ങളെല്ലാം അല്ലാഹുവിൽ നിന്നുതന്നെയാണ് ഉണ്ടാകു ന്നത്. തന്റെ സ്വകരങ്ങളാലുള്ള കരുതിക്കൂട്ടിയുള്ള അക്രമത്തിന്റെ ഫലമാ യല്ലാത്ത ഏതു യാദൃശ്ചിക വിപത്തുകളും പ്രപഞ്ചനാഥന്റെ അചഞ്ചലമായ പരീക്ഷണവിധി തന്നെയാണെന്നത് ഒരു മുസ്ലിമിന്റെ അടിസ്ഥാന വിശ്വാ സമാണ്. അല്ലാഹുവിന്റെ കൽപന സ്വീകരിച്ച് ദൈവമാർഗ്ഗത്തിൽ ഇറങ്ങി പ്പുറപ്പെട്ട യുദ്ധങ്ങളിൽ പോലും ജയ, പരാജയങ്ങൾ മാറിമാറി വിശ്വാസി കളെ പുൽകാറുണ്ട്. എന്നും എല്ലാറ്റിലും വിജയം/പരാജയം എന്നതില്ല ജീവി തത്തിൽ. ഇപ്പറഞ്ഞതെല്ലാം മുമ്പിൽവെച്ച് ചിന്തിച്ചാൽ ഈ ദുരന്തങ്ങ ളൊന്നും വിശ്വാസികൾക്ക് നികത്താനാകാത്ത നഷ്ടങ്ങളല്ല. ഇഹ്റാം വസ്ത്ര മണിഞ്ഞ് അറഫാ നിർത്തവും കഴിഞ്ഞ് പാപങ്ങൾ കഴുകപ്പെട്ട ശേഷമാ ണവർ മരിച്ചു വീണത്. അനേകം ഗുണപാഠങ്ങളാണിവ നൽകുന്നത്. ചരി ത്രത്തിലുടനീളം ഇത്തരം കാര്യങ്ങൾ മുസ്ലിംകളെ ബാധിച്ചതായി കാണാം.

ഇസ്ലാമിന്റെ ഒന്നാം സ്വാതന്ത്ര്യസമരമായിരുന്ന ബദർ യുദ്ധം മുസ്ലിം കൾക്ക് വമ്പിച്ച വിജയമായിരുന്നു. ശത്രുക്കൾ ബദറിലെ പ്രതികാരം തീർക്കാൻ അതിശക്തമായി ഉഹ്ദിലെത്തി. ഉഹ്ദിന്നൊരുങ്ങിയ പ്രവാചകൻ തന്റെ ഒരനുയായി ക്രൂരമായി വധിക്കപ്പെട്ടതായും വാൾത്തലയിൽ നിന്ന് രക്തം ഉറ്റുന്നതായി സ്വപ്നം കണ്ടിരുന്നു. ഉഹ്ദിൽ പരാജയത്തിന്റെ സൂചനയെന്ന് . ആ സാപ്നത്തെ വ്യാഖ്യാനിച്ച പ്രവാചകൻ എന്നിട്ടും അല്ലാഹുവിൽ ഭര മേൽപ്പിച്ച് യുദ്ധത്തിന് പുറപ്പെട്ടു. സൈന്യത്തിന്റെ മൂന്നിലൊരു ഭാഗം വരുന്ന കപടവിശ്വാസികൾ ഇടക്കുവെച്ചു പിൻമാറിക്കളഞ്ഞു. എന്നിട്ടും യുദ്ധത്തിന്റെ തുടക്കത്തിൽ മുസ്ലിം പക്ഷത്തിനു വമ്പിച്ച വിജയമായിരുന്നു. എന്നാൽ യുദ്ധ ക്കളത്തിലെ മർമ്മസ്ഥാനത്തു നിലയുറപ്പിച്ചിരുന്ന യോദ്ധാക്കൾ പ്രവാചക കൽപനക്കു വിരുദ്ധമായി യുദ്ധക്കളം വിട്ട അവസരം ശത്രുക്കൾ ശക്തമായി . മുതലെടുത്തു. യുദ്ധത്തിന്റെ കാറ്റ് ശത്രുക്കൾക്ക് അനുകൂലമായി, പ്രവാച കനു വരെ മുറിവേറ്റു. അനേകം വിശ്വാസികൾ കൊല്ലപ്പെട്ടു. പ്രവാചകന്റെ പിതൃവ്യൻ ഹംസത്തുബ്നു അബ്ദുൽ മുത്വലിബ് കൊല്ലപ്പെട്ടു. അതിദയനീ യമായി മുസ്ലിംകൾ പരാജയപ്പെട്ടു. അവിടുന്നിന്റെ സ്വപ്നം പുലർന്നു. എന്നാൽ ഭീരുത്വമോ നിർവ്വീര്യതയോ അല്ലാഹുവിനെക്കുറിച്ച് ചീത്ത വിചാ രമോ ആ ഹൃദയത്തെ ഒട്ടും തീണ്ടിയില്ല.

യുദ്ധാനന്തരം ആ യുദ്ധത്തെ വിലയിരുത്തി അല്ലാഹു പറഞ്ഞ അനേകം വചനങ്ങൾ മുസ്ലിം ലോകത്തിനു എന്നുമെന്നും മഹത്തായ പാഠങ്ങൾ നൽകുന്നവയായിരുന്നു. യുദ്ധം പരാജയത്തിൽ കലാശിക്കാനുണ്ടായ കാര ണങ്ങളോരോന്നും അല്ലാഹു എടുത്തു പറഞ്ഞു. സൂറ: ആലുംഇംറാൻ 152 മുതൽ പത്തോളം വചനങ്ങൾ അതു സംബന്ധിച്ചുള്ളവയായിരുന്നു. യുദ്ധ ത്തിലെ ഉദ്ദേശശുദ്ധിയിൽ വന്ന ഏറ്റക്കുറവ്, പ്രവാചകനെ അനുസരിക്കു ന്നതിൽ വന്ന പോരായ്മ, ഭൗതിക താൽപര്യത്തിൽ പെട്ടുപോയതും, ഭീരുത്വം സംഭവിച്ച് യുദ്ധത്തിൽ നിന്ന് ഒളിച്ചോടാൻ ശ്രമിച്ചതും അല്ലാഹു വിനെക്കുറിച്ചുള്ള ചിന്തയിൽ മോശമായ ധാരണ ഉണ്ടായിപ്പോയതും പ്രവാ ചകൻ കൊല്ലപ്പെട്ടുവെന്ന കിംവദന്തിയും കൈവിട്ടു പോയപ്പോൾ എല്ലാ തകർന്നുപോയോ എന്ന് ചിന്തിച്ചു പോയതുമെല്ലാം അല്ലാഹു എടുത്തുപറ ഞ്ഞു. അതെല്ലാം മനുഷ്യസഹജമാണെന്നും അവയെല്ലാം അല്ലാഹു പൊറുത്തു തന്നിരിക്കുന്നുവെന്നും അറിയിച്ച ശേഷം ഇനിയൊരിക്കലും ഇങ്ങനെ സംഭവിക്കാതിരിക്കാൻ ശക്തമായ മുൻകരുതലുകൾ വേണമെന്ന വരെ ഉപദേശിച്ചു. മരണഭയം ഒരിക്കലും വച്ചു പുലർത്തരുതെന്നും സുനി ശ്ചിതമരണം എവിടെയായാലും പിടികൂടുക തന്നെ ചെയ്യുമെന്നും സർവ്വ കാര്യങ്ങളും അല്ലാഹുവിന്റെ തീരുമാനപ്രകാരം തന്നെയാണുണ്ടായിക്കൊ ണ്ടിരിക്കുന്നതെന്നും ഈ പ്രപഞ്ചത്തിലെ സർവ്വവും അവന്റെ കരുത്തുറ്റ

കരങ്ങളിലാണ് നിലകൊള്ളുന്നതെന്നും അല്ലാഹു ഉണർത്തി. യുദ്ധത്തിൽ വന്നാൽ കൊല്ലപ്പെട്ടു കൊള്ളണമെന്നില്ല. വരാതിരുന്നാൽ മരിക്കാതെയിരി ക്കുകയുമില്ല. ഏതു കോട്ടക്കുള്ളിൽ എത്ര ഭദ്രമായിരുന്നാലും മരണം നിശ്ച യിച്ചിടത്തേക്ക് ആ അന്തിമനിമിഷത്തിൽ ആ മനുഷ്യൻ എത്തിപ്പെടുക തന്നെ ചെയ്യും. എല്ലാവരും അവസാനം എത്തുന്നത് അല്ലാഹുവിങ്കലേക്കു തന്നെ യെന്നും ഒരൊറ്റയാളും അവന്റെ പിടുത്തത്തിൽ നിന്ന് പുറത്തല്ലെന്നും അല്ലാഹു ശക്തിയുക്തം പറഞ്ഞു.

ആലുഇംറാനിലെ ആ വചനങ്ങളും അതിന്റെ വിശദാംശങ്ങളും തന്നെ യാണ് നമുക്കിന്നും സ്മരിക്കാനുള്ളത്. ദുരന്തഭൂമിയിൽ നടന്നതെല്ലാം അല്ലാ ഹുവിന്റെ ഭാഗത്തു നിന്നുള്ള വിധിയാണെന്നതിൽ സംശയമില്ല. പക്ഷെ, മനുഷ്യ കരങ്ങളിൽ നിന്ന് സംഭവിക്കുന്ന അബദ്ധങ്ങളും ആസൂത്രണമില്ലാ യ്മയും അശ്രദ്ധയും കൈപ്പിഴകളും മൂലം വന്നു ചേരുന്ന വിപത്തുകൾ അല്ലാ ഹുവിന്റെ വിധിയാണെന്നും പറഞ്ഞു രക്ഷപ്പെടാൻ തന്ത്രജ്ഞനായ അല്ലാഹു വിടുകയില്ല. അതിൽ വിചാരണ നേരിടേണ്ടി വരിക തന്നെ ചെയ്യും. ഉത്തര വാദിത്വങ്ങളിൽ നിന്നും ഒളിച്ചു പോകാനുള്ള പഴുതകളല്ല വിധി വിശ്വാസം എന്നതുകൂടി കൂട്ടിവായിക്കുക. വിശ്വസികൾ നിരാശപ്പെടാതിരിക്കണം നഷ്ട പ്പെട്ടതിൽ വിലപിച്ചിരുന്ന് നിർവ്വീര്യരാകാതിരിക്കാനും കിട്ടിപ്പോയതിൽ അമി താഹ്ലാദവും പൊങ്ങച്ചവും നടിക്കാതിരിക്കാനുമാണ് വിധിവിശ്വാസം ഉപകരി ക്കുക എന്ന് വി.ഖു സൂറ: ഹദീദ് 22, 23 വചനങ്ങളിൽ വ്യക്തമാക്കിയിട്ടുണ്ട്.

ഇനിയൊരിക്കലും വിധിയെ പഴിക്കാൻ ഇടവരാത്ത പഴുതടച്ച കുറ്റമറ്റ സംവി ധാനങ്ങളും അചഞ്ചലമായ ദൃഢവിശ്വാസവും സർവ്വസ്വവും അല്ലാഹുവിൽ ഭര മേൽപ്പിച്ചുള്ള കർമ്മനിരതതയുമാണ് വിശ്വാസികളെ രക്ഷിക്കുക. അതിന്നാ കട്ടെ നമ്മുടെ പ്രാർത്ഥനയും പ്രവർത്തനങ്ങളും. അല്ലാഹു അതിന്നനുഗ്രഹി ക്കട്ടെ. ദുരന്തങ്ങളിൽ മരിച്ചുപോയ സഹോദരങ്ങൾക്ക് അല്ലാഹു പൊറുത്തു കൊടുക്കട്ടെ. അവരെയും നമ്മെയും അല്ലാഹു സ്വർഗത്തിൽ ഒരുമിപ്പിക്കട്ടെ.

(എഡിറ്റർ)

### പ്രത്വേക അറിയിപ്പ്

അച്ചടിച്ചിലവുകളുടെ വർദ്ധനവു കാരണം അൽഫനാർ സാമ്പത്തിക പ്രതിസന്ധിയിലാണ്. ആർക്കും സൗജന്യമായി അയക്കുന്നില്ല. നാലു ലക്കമെങ്കിലും കിട്ടിയവർ വാർഷിക വരിസംഖ്യ അടച്ച് സഹകരിക്കാനപേക്ഷിക്കുന്നു. വരിസംഖ്യ തീരെ അടക്കാതെ മാസിക കൈപ്പറ്റിക്കൊണ്ടി രിക്കുന്നവർക്കെല്ലാം കുടിശ്ശിക തീർക്കണമെന്നറിയിച്ച് കത്തയച്ചിട്ടുണ്ട്. ആവശ്യമില്ലാത്തവർ ആ വിവരം ഫോണിലൂടെയോ മെസ്സേജിലൂടെയോ അറിയിക്കുവാൻ സന്മനസ്സ് കാണിക്കുകയും അതു വരെയുള്ള കുടിശ്ശികാബാധ്യത തീർക്കുകയും ചെയ്യണം. സംഭാവനകളയച്ചും ഈ സംരംഭത്തെ വിജയിപ്പിക്കാൻ മുഴുവൻ അൽഫനാർ വായനക്കാരോടും അഭ്യർത്ഥിക്കുന്നു. വായിച്ചാൽ ഉപകാര പ്പെടുമെന്നു തോന്നുവർക്ക് ഉദാരമതികൾ കോപ്പി സ്പോൺസർ ചെയ്ത അഡ്രസ്സുകളയച്ച് സഹ കരിക്കുക. അല്ലാഹു അനുഗ്രഹിക്കട്ടെ.

ചെക്ക്/ഡിഡി എടുക്കേണ്ടത് KOYAKUTTY T.V A/c No. 57064977570 SBT FAROOK COLLEGE Branch IFSC: SBTR0001123 മണിഓർഡറുകൾ Manager, Alfanar, Nuz'ha Complex Farook College P.O 673632, Kozhikode

| പുതുക്കിയ | വരിസംഖ്യ |
|-----------|----------|
| ഒറ്റപ്രതി | 30/-     |
| വാർഷികം   | 120/-    |
| ദിവാർഷിക  | 240/-    |
| 5 വർഷം    | 550/-    |

#### ഇസ്ലാമിലെ ധനവ്യയനയം - 5 ഡോ. എ.ഐ. റഹ്മത്തുല്ല

### പലിശ നിരോധം

ഇന്ന് ലോകത്ത് ആർക്കും ഒഴിഞ്ഞു നിൽക്കാനാവാത്ത വിധം ലോക സമ്പദ്ഘടനയെ മൊത്തമായി നിയന്ത്രിക്കുന്നത് പലിശയടിസ്ഥാന ത്തിലുള്ള സംവിധാനങ്ങളാണ്. ഇതു തന്നെയാണ് അവസാനത്തെ ദൈവദുതൻ പ്രവചിച്ചതും. "ജനങ്ങൾ പലിശ തിന്നുന്ന ഒരു കാലം വരും." ഒരു അനുയായി അനോഷിച്ചു: "ജനങ്ങൾ എല്ലാവരുമോ?" അന്ത്യദുതൻ വൃക്തമാക്കി: "ഭക്ഷിക്കാത്തവന്റേതിൽ അതിന്റെ പൊടി പടലമെങ്കിലും കലർന്നിരിക്കും."

(അഹ്മദ് റിപ്പോർട്ട് ചെയ്ത ഹദീസ്).

**ക്ഷേ**മ ധനശാസ്ത്രത്തിന്റെ ചില അനിവാര്യ സംവിധാനങ്ങളെ കുറിച്ച് മുകളിൽ പറഞ്ഞുവല്ലോ. ക്ഷേമത്തി ന്റെയും കാരുണ്യത്തിന്റേതുമായ ഒരു ധനശാസ്ത്രമാണ് ഇസ്ലാം മനുഷ്യസമു ഹത്തിന് നൽകിയിട്ടുള്ളത്. അത് വളർച്ച യുടെയും വർദ്ധനവിന്റെയും സംവിധാന മാണ്. അത് നീതിയുടെ വ്യവസ്ഥിതിയാ ണ്. അതിൽ ചൂഷണത്തിനുള്ള എല്ലാ വഴികളും കർക്കശമായി അടച്ചിരിക്കുന്നു. പലിശ ചൂഷണത്തിന്റെയും സാമ്പത്തിക അന്യായങ്ങളുടെയും മുഖ്യഹേതുവാ ണെന്ന് ഇസ്ലാം സിദ്ധാന്തിക്കുന്നു. എന്നാൽ ആധുനിക ബാങ്കിങ് സമ്പ്ര ദായം സാർവ്വത്രികമായതോടെ ജനങ്ങ ളുടെ സാമ്പത്തിക വളർച്ചയുടെ ഒരു അടിസ്ഥാനമായി പലിശ സമ്പ്രദായം അംഗീകരിക്കപ്പെട്ടിരിക്കയാണ്. അതിന് മുമ്പ് പലിശ ഒരു മഹാപാപമായി ഗണി ക്കപ്പെട്ടിരുന്നു. ക്രിസ്ത്യാനികൾ പലിശ ക്കാരായിരുന്ന ജുതന്മാരെ നാടുകടത്തു കയും ചെയ്തിരുന്നു. കാരണം ബൈബിൾ പഴയ നിയമ(തൗറാത്ത്) ത്തിലെ പലിശ നിരോധത്തെ അവർ

ദുർവ്യാഖ്യാനം ചെയ്തുകൊണ്ട് വലിയ 'ഷൈലോക്കു'മാരായി ജനങ്ങളെ കൊള്ള യടിച്ചു കൊണ്ടിരുന്നു. പിന്നീട് 18-ാം നൂറ്റാ ണ്ടിൽ ബാങ്ക് ഓഫ് ഇംഗ്ലണ്ട് സ്ഥാപിക്ക പ്പെട്ടതോടെ ക്രിസ്ത്യാനികളും പലിശ യോടു രാജിയായി.

ഇന്ന് ലോകത്ത് ആർക്കും ഒഴിഞ്ഞു നിൽക്കാനാവാത്ത വിധം ലോക സമ്പ ദ്ഘടനയെ മൊത്തമായി നിയന്ത്രിക്കു ന്നത് പലിശയടിസ്ഥാനത്തിലുള്ള സംവി ധാനങ്ങളാണ്. ഇതു തന്നെയാണ് അവ സാനത്തെ ദൈവദുതൻ പ്രവചിച്ചതും. "ജനങ്ങൾ പലിശ തിന്നുന്ന ഒരു കാലം വരും." ഒരു അനുയായി അന്വേഷിച്ചു: "ജനങ്ങൾ എല്ലാവരുമോ?" അന്ത്യദൂതൻ വ്യക്തമാക്കി: "ഭക്ഷിക്കാത്തവന്റേതിൽ അതിന്റെ പൊടിപടലമെങ്കിലും കലർന്നി രിക്കും." (അഹ്മദ് റിപ്പോർട്ട് ചെയ്ത ഹദീസ്).

അദ്ദേഹത്തിന്റെ കാലത്ത് അറേബ്യ യിൽ രണ്ട് തരം പലിശ സമ്പ്രദായങ്ങൾ നടപ്പുണ്ടായിരുന്നു. ഒന്ന് "രിബന്നസീഅ്" എന്ന പേരിൽ അറിയപ്പെട്ടിരുന്നതും രണ്ടാ മത്തേത് "രിബാ അൽഫദ്ൽ" എന്ന നില

ലാഭത്തിലും നഷ്ടത്തിലും പങ്കാളിയാവാൻ തയ്യാറില്ലാതെ വർദ്ധനവ് നൽകണമെന്ന് മാത്രം മുൻകുട്ടി നിശ്ചയിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഏതൊരു സാമ്പത്തിക ഇടപാടും പലിശയടിസ്ഥാനത്തിലുള്ളതായിട്ടാണ് ഇസ്ലാം കാണുന്നത്. ഒരു വിഭാഗം ലാഭം എടുക്കാൻ മാത്രവും വേറൊരു വിഭാഗം അദ്ധാനിക്കുവാനും അതോടൊപ്പം നഷ്ടം സഹി ക്കാനും എന്ന ഒരു ക്രമം മനുഷ്യർക്കിടയിൽ സ്നേഹവും കാരു ണൃവും ഇല്ലാതാക്കുമെന്നത് മാത്രമല്ല അനിയന്ത്രിതമായ ലാഭചിന്ത സമൂഹത്തിന്റെ തകർച്ചയോടൊപ്പം സാമ്പത്തിക വളർച്ച മുരടിപ്പി ക്കുക കുടി ചെയ്യുന്നുവെന്നതാണ് ഇസ്ലാമിന്റെ ദർശനം.

യിൽ നിലനിന്നിരുന്നതും. ഒന്നാമത്തേത് ഈ കാലത്തെ ബാങ്ക് പലിശ പോലെ കാലാവധിയും നിരക്കും മുൻകൂട്ടി നിശ്ച യിച്ച് കൊണ്ടുള്ളതായിരുന്നു. രണ്ടാ മത്തെ വിധം കാലാവധിയും നിരക്കും നിശ്ചയിക്കാതെ വർദ്ധിപ്പിച്ച് തരണമെന്ന് മാത്രം വ്യവസ്ഥ വെച്ചുകൊണ്ടുള്ളതായി രുന്നു. ഇതിൽ ചൂഷണമില്ലായെന്നും വർദ്ധനവിൽ പങ്കാളിയാക്കൽ മാത്രമേ യുള്ളൂവെന്നുമുള്ള അടിസ്ഥാനത്തിൽ പിൽക്കാലത്ത് ചിലർ "രിബാ അൽഫദ്ൽ"നെക്കുറിച്ച് മാറ്റിചിന്തി ക്കുവാൻ തുടങ്ങിയിരുന്നു. എന്നാൽ നിങ്ങൾക്ക് മൂലധനം മാത്രം തിരികെ വാങ്ങാമെന്ന വിശുദ്ധ ഖുർആനിന്റെ കർക്കശമായ നിലപാട് (വി.ഖു 2: 278) ഈ രംഗത്തുള്ള എല്ലാ ആശയക്കുഴപ്പ ങ്ങളും അവസാനിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ വർദ്ധനവിനെ കുറിച്ചുള്ള വ്യവ സ്ഥയില്ലാത്ത വായ്പകളിൽ വല്ലവരും ഏകപക്ഷീയമായ വർദ്ധനവ് ഔദാര്യ മായി നൽകുന്നുവെങ്കിൽ ആ വർദ്ധന വിനെ പലിശയായി കാണേണ്ടതില്ല. ഈ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ഏതെങ്കിലും കമ്പനി യോ, സർക്കാരോ ജീവനക്കാരിൽ നിന്നും നിർബന്ധമായി അവരുടെ വേതനത്തിൽ നിന്ന് ഒരു വിഹിതം പിടിച്ചുവെക്കുകയും പിന്നീട് അവരെ പിരിച്ചുവിടുമ്പോൾ പിടി ച്ചുവെച്ച വേതനം കമ്പനി ഏകപക്ഷീയ മായി നിശ്ചയിച്ച മാനദണ്ഡമോ നിരക്കോ അനുസരിച്ച് വർദ്ധിപ്പിച്ചു കൊടുക്കുന്നു വെങ്കിൽ ആ വർദ്ധനവിനെ ഒരാളുടെ

നിക്ഷേപത്തിന്മേലുണ്ടാവുന്ന പലിശ വർദ്ധ നവിനോട് സമാനമാക്കേണ്ടതില്ല. ബാങ്ക് നിക്ഷേപത്തിന് നിശ്ചിത വർദ്ധനവ് നൽകാ മെന്ന് മുൻകൂട്ടി കരാർ ഉണ്ട്. എന്നാൽ കമ്പ നിയോ സർക്കാറോ ജീവനക്കാർക്ക് നൽകുന്ന വർദ്ധനവ് കൂട്ടാനും കുറക്കാനും വേണ്ടായെന്ന് വെക്കാനുമെല്ലാമുള്ള അംഗീ കാരം ആ കമ്പനിക്കോ സർക്കാറിനോ തന്നെയാണ്.

ലാഭത്തിലും നഷ്ടത്തിലും പങ്കാളിയാ വാൻ തയ്യാറില്ലാതെ വർദ്ധനവ് നൽകണ മെന്ന് മാത്രം മുൻകൂട്ടി നിശ്ചയിച്ചുകൊ ണ്ടുള്ള ഏതൊരു സാമ്പത്തിക ഇടപാടും പലിശയടിസ്ഥാനത്തിലുള്ളതായിട്ടാണ് ഇസ്ലാം കാണുന്നത്. ഒരു വിഭാഗം ലാഭം എടുക്കാൻ മാത്രവും വേറൊരു വിഭാഗം അദ്ധാനിക്കുവാനും അതോടൊപ്പം നഷ്ടം സഹിക്കാനും എന്ന ഒരു ക്രമം മനുഷ്യർക്കി ടയിൽ സ്നേഹവും കാരുണ്യവും ഇല്ലാതാ ക്കുമെന്നത് മാത്രമല്ല അനിയന്ത്രിതമായ ലാഭചിന്ത സമൂഹത്തിന്റെ തകർച്ചയോ ടൊപ്പം സാമ്പത്തിക വളർച്ച മുരടിപ്പിക്കുക കൂടി ചെയ്യുന്നുവെന്നതാണ് ഇസ്ലാമിന്റെ ദർശനം.

അളവറ്റ കാരുണ്യത്താൽ പൂർണ്ണമായും സൗജന്യമായി ദൈവം തന്റെ സൂഷ്ടി കൾക്ക് നൽകിയ വിഭവങ്ങൾക്ക് വിലയും മൂല്യവുമുണ്ടാവാൻ വേണ്ടിയാണ് സൂഷ്ടാവ് തന്നെ അവയുടെ ലഭ്യതയെ മനുഷ്യന്റെ അദ്ധാനവുമായി ബന്ധിപ്പിച്ചിരി ക്കുന്നത്. സതൃത്തിൽ വിഭവങ്ങളുടെ ലഭ്യത യുടെ അളവും മനുഷ്യൻ ചെലുത്തുന്ന അദ്ധാനവുമാണ് അവയ്ക്ക് വില നിശ്ചയി ക്കുന്നത്. ഈ വിലയാണ് ധനം. മറ്റൊരു ഭാഷയിൽ ദൈവത്തിന്റെ സൗജന്യത്തി ന്മേൽ മനുഷ്യസമുഹം ചെലുത്തുന്ന അദ്ധാനമാണ് സമ്പത്ത്. ഈ മനുഷ്യാദ്ധാ നത്തെ അവഗണിക്കുന്നുവെന്നതാണ് പലിശ വ്യവസ്ഥിതിയുടെ പ്രധാനകുഴപ്പം. ഈ അദ്ധാനം വഴിയുണ്ടാവുന്ന മൂല്യമാണ് വിഭവങ്ങളുടെ വില. ഈ വില ക്രയവിക്രയം ചെയ്യുന്നതിനുള്ള മാധ്യമമാണ് പണം. എന്നാൽ പണം സ്വന്തം നിലയിൽ തന്നെ വർദ്ധിക്കുന്നുവെന്ന ഒരു സങ്കൽപമാണ് ആധുനിക പലിശാധിഷ്ടിത സമ്പദ്വ്യ വസ്ഥ നിലനിർത്തുന്നത്. ഒരു നിശ്ചിത

യാണ് ഈ രംഗത്തിറങ്ങേണ്ടത്. നല്ല വർദ്ധനവുണ്ടാവുമ്പോൾ പണം മുതലിറ ക്കിയവന്ന് മൂൻകൂട്ടി നിശ്ചയിച്ച നിരക്കി ലുള്ള പലിശ മാത്രം ലഭിക്കുകയെന്നത് അവനോടുള്ള അക്രമമാവുന്നു. അതേ പോലെ വർദ്ധനവില്ലാതെ നഷ്ടം വരു മ്പോളും മുതലിറക്കിയവന് മുൻകുട്ടി നിശ്ചയിച്ച ലാഭം കൊടുക്കുക വഴി അദ്ധാനിക്കുന്നവനോട് കടുത്ത അക്രമ മുണ്ടാവുന്നു. ഒന്നുകിൽ അക്രമിക്കു കയോ അല്ലെങ്കിൽ അക്രമിക്കപ്പെടു കയോ ചെയ്യുന്ന അവസ്ഥ പലിശക്രമ ത്തിൽ അനിവാര്യമാവുന്നു. ഇത് പാടി ല്ലായെന്നാണ് വിശുദ്ധ ഖുർആന്റെ സമർത്ഥനം. (വി.ഖു 2: 279). കാരണം



സംഖ്യ ഒരു സ്ഥലത്ത് പണമായി ആറു മാസമോ ഒരു വർഷമോ സൂക്ഷിച്ചുവെച്ചാൽ അത് പത്തോ പതിനഞ്ചോ ശതമാനം വർദ്ധിച്ചിരിക്കണമെന്ന രീതിയിലാണ് പലിശ വ്യവസ്ഥിതി അതിനെ കാണുന്നത്. പണം പണത്തെ പ്രസവിക്കുന്ന പോലെ.

മനുഷ്യന്റെ ബുദ്ധിപരവും ശാരീരികവു മായ അദ്ധാനം ഈ പണത്തെ ഉപയോഗ പ്പെടുത്തുമ്പോൾ മാത്രമാണ് ആ പണം വർദ്ധിക്കുവാനിടയാവുന്നത്. ആ പണം വർദ്ധിക്കാതെയിരിക്കാനും ഉള്ളത് കുറഞ്ഞു പോവാനുമുള്ള സാധ്യത അതോടൊപ്പം നിലനിൽക്കുന്നുവെന്ന് ഇസ്ലാം കാണുന്നു. അതിനാൽ യാഥാർത്ഥ്യബോധത്തോടെ

ഇത് സമുഹത്തിൽ അസന്തുലിതത്വം വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നു. മാത്രമല്ല റിസ്ക്കെ ടുത്ത് അദ്ധാനിക്കുവാൻ ആളുകൾ മുന്നിടാതിരിക്കുകയും അതേപോലെ മുതലിറക്കാൻ പണമുള്ളവരുടെ പണവും വിനിയോഗിക്കപ്പെടാതെ കിട ക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

ഈയവസ്ഥ സാമ്പത്തിക വളർച്ച മുരടിക്കുവാനും മാന്ദ്യം വർദ്ധിക്കുവാനു മിടയാക്കും. തൽഫലമായി തൊഴിലില്ലാ യ്മയും ദാരിദ്ര്യവും രൂക്ഷമാവാനിടയാ വുകയും ചെയ്യുന്നു. കൃത്രിമമായ വരു മാന വർദ്ധനവ് കാണിക്കാൻ വേണ്ടി സാങ്കൽപ്പിക ലാഭം മുതലിറക്ക് നടത്തി

യവന്റെ കണക്കിൽ കാണിക്കുമ്പോൾ അത് സംരംഭകന്റെ ഭാരം വർദ്ധിപ്പിക്കുകയും ആ സംരംഭം ക്രമത്തിൽ തകർക്കുകയും ചെയ്യുക യാണ് സംഭവിക്കുന്നത്. കാരണം വർദ്ധനവോ ലാഭമോ യഥാർത്ഥത്തിൽ ഉണ്ടായിട്ടില്ലാതെയിരിക്കെ മുതലിറക്കുകാരന് ലഭി ക്കുന്ന പലിശ വരുമാനം അതേ മുതലിറക്കിൽ നിന്ന് തന്നെയായിരിക്കും! മറിച്ച് യാഥാർത്ഥ്യബോധ ത്തോടെയുള്ളതാണ്

സാമ്പത്തിക പ്രവർത്തനങ്ങളെങ്കിൽ അദ്ധാനിക്കുവാൻ ആളുകൾ സന്നദ്ധരാ വുന്നതുപോലെ മുതലിറക്കുവാൻ പണമു ള്ളവരും തയ്യാറാവുന്നു. പരസ്പരം ചുഷണം ചെയ്യാതെ ആത്മാർത്ഥമായ സഹകരണം വളരാൻ ഇടയാവുമ്പോൾ തൊഴിലവസരങ്ങൾ വർദ്ധിക്കുവാനും നഷ്ടം വരാതിരിക്കാനുമുള്ള സാധ്യതയു മുണ്ടാവുന്നു. ലാഭമാവുമ്പോൾ മുതലിറ ക്കിയവന് കുടിയ നേട്ടമുണ്ടാവുന്നു. നഷ്ടമാവുമ്പോൾ അദ്ധാനിക്കുന്നവൻ മാത്രം നശിപ്പിക്കപ്പെടുകയുമില്ല. ഒരു വിഭാഗത്തെ തീരെ നശിപ്പിച്ചുകൊണ്ട് മറ്റൊരു വിഭാഗം തടിച്ചു കൊഴുക്കുക യെന്ന അവസ്ഥ ഉണ്ടാവില്ല. ഒരു തരത്തി ലുള്ള ക്രമീകരണം അഥവാ സന്തുലി തത്വം സമൂഹത്തിൽ സ്വതവേ നില നിൽക്കാനിടയാവുന്നു.

അതിനാൽ പലിശയും വാണിജ്യവും ഒരുപോലെയല്ലായെന്ന് ഇസ്ലാം സമർത്ഥിക്കുന്നു. പലിശയടിസ്ഥാനമാ ക്കുന്ന സംവിധാനത്തിൽ ലാഭം മാത്രമേ അംഗീകരിക്കു. വാണിജ്യം അടിസ്ഥാനമാ ക്കുന്ന സംവിധാനത്തിൽ ലാഭവും നഷ്ടവും അംഗീകരിക്കുന്നുവെന്നതാണ് മുഖ്യവ്യത്യാസം.

"അല്ലാഹു കച്ചവടം അനുവദനീയ



മാക്കിയിരിക്കുന്നു. പലിശയെ നിഷിധവു മാക്കിയിരിക്കുന്നു." (വി.ഖു 2: 275

ഇപ്രകാരം ലാഭനഷ്ടങ്ങളെ യാഥാർത്ഥ്യ ബോധത്തോടെ കാണുകവഴി സമുഹത്തിൽ സ്വതവേ സ്ഥാപിതമാവേണ്ട സന്തുലിത ത്വത്തെ അവഗണിക്കുന്ന പലിശ വ്യവസ്ഥി തിയിൽ, സത്യത്തിൽ ഉണ്ടായിട്ടില്ലാത്ത ലാഭം (അഥവാ പലിശ) തിന്നു കൊഴുത്തു വളരുന്ന സമ്പദ് വ്യവസ്ഥ വളരെ വേഗ ത്തിൽ അസന്തുലിതമായിത്തീരുകയും മറിഞ്ഞു വീഴുകയും ചെയ്യുന്ന ഒരു പ്രതി ഭാസം നിലവിൽ വരുന്നു. ഇതിനെ ബുദ്ധി ഭ്രമം ബാധിച്ച ഒരുത്തന്റെ അവസ്ഥയോട് വിശുദ്ധ ഖുർആൻ ഉപമിച്ചത് കാണുക:

"ശൈത്താൻ ബാധയേൽപ്പിച്ച് (ബുദ്ധി ഭ്രമം വരുത്തി) വീഴ്ത്തിയ ഒരാൾ എഴു ന്നേൽക്കുന്ന പോലെ (സന്തുലനം ഇല്ലാ ത്തവിധം)യല്ലാതെ പലിശ തിന്നുന്നവർ നിലനിൽക്കുകയില്ല." (വി.ഖു 2: 275)

ഈ അസന്തുലിതാവസ്ഥയ്ക്ക് കാരണം അവർ പലിശയും വാണിജ്യവും ഒരുപോലെ യാണ് എന്ന് കണക്കാക്കിയതാണെന്ന് വിശുദ്ധ ഖുർആൻ (2: 275) വ്യക്തമാക്കുന്നു ണ്ട്. മുടക്ക് മുതൽ മാത്രം തിരികെ വാങ്ങി ക്കൊണ്ട്, പലിശ വാങ്ങുന്നതും കൊടുക്കു ന്നതും ആ സംവിധാനത്തോട് സഹകരിക്കു ന്നതുമെല്ലാം നിർബന്ധമായി ഉപേക്ഷിക്കു

വാനും പലിശയ്ക്കെതിരെ യുദ്ധം പ്രഖ്യാപി ക്കുവാനും ഇസ്ലാം വിശ്വാസികളോട് കൽപിച്ചു. (2: 278). പലിശ വാങ്ങുന്നതിനെ മുഹമ്മദ് നബി ഏഴ് മഹാപാപങ്ങളിൽ പെടുത്തുകയും ചെയ്തു. (ഹദീസ്: ബുഖാ രി, മുസ്ലിം). ലാഭേച്ച മനുഷ്യ മനസ്സിനെ ക്രൂരമാക്കുകയും സ്നേഹകാരുണ്യത്തിന്റെ നീരുറവ മനസ്സിൽ വറ്റിച്ചുകളയുകയും ചെയ്യുമെന്നതിനാൽ പലിശയ്ക്ക് പകരം ദാനം നൽകി സമുഹത്തിലെ തളർന്ന് പോവുന്ന ഘടകങ്ങൾക്ക് സുരക്ഷ നൽകുന്ന സംവിധാനം സ്ഥാപിക്കുവാനും വിശുദ്ധ ഖുർആൻ ആവശ്യപ്പെടുന്നു. ഉപ ഭോഗ ശേഷി കുറഞ്ഞ വിഭാഗങ്ങൾക്ക് ദാന ത്തിലൂടെ ക്രയശേഷി കുട്ടി കൊടുത്താൽ അവർ കുടുതൽ വിഭവങ്ങൾ വാങ്ങി ഉപഭോ ഗിക്കുകയും അതുവഴി വിഭവങ്ങൾക്ക് ഡിമാന്റ് കൂടുകയും ഉൽപാദനവും തൊഴിലും വർദ്ധിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. സാമ്പത്തിക വളർച്ച ഇരട്ടിപ്പിക്കുന്നവർ ഈ സംവിധാനം നടപ്പാക്കുന്നവരാണെന്ന് ഖുർ ആൻ സമർത്ഥിക്കുന്നു. സാമ്പത്തിക വളർച്ചയും സാമൂഹൃനീതിയും ഒരേസമയം ഉറപ്പുവരുത്തുവാൻ സോഷ്യലിസത്തിനും മുതലാളിത്തത്തിനും സാധ്യമാവുന്നില്ലാ യെന്ന് സ്ഥിരീകരിക്കപ്പെട്ട ഈ കാലത്ത് ഇത് രണ്ടും ഗ്യാരന്റി ചെയ്യുന്ന ഖുർആൻ വചനം ആശ്ചര്യമുണർത്തുന്നു.

"നിങ്ങൾ ജനങ്ങളുടെ സാമ്പത്തിക വളർച്ചയ്ക്ക് വേണ്ടി വാങ്ങുകയും കൊടു ക്കുകയും ചെയ്യുന്ന പലിശ അല്ലാഹുവിങ്കൽ വളർച്ചയുണ്ടാക്കുന്നതല്ല; അല്ലാഹുവിന്റെ തൃപ്തിക്കു വേണ്ടി നിങ്ങൾ വാങ്ങുകയും കൊടുക്കുകയും ചെയ്യുന്ന സക്കാത്ത് നടപ്പാക്കുന്നവരു ണ്ടല്ലോ അവരത്രെ സമ്പത്ത് ഇരട്ടിപ്പിക്കു ന്നവർ."

വ്യവസായ വിപ്ലവത്തിന് ശേഷം മൂലധന സമാഹരണത്തിന്റെ വലിയ ആവശ്യം ഉയർന്ന് വന്നതാണ് പലിശാധിഷ്ഠിത സമ്പദ് വ്യവസ്ഥ ഒരു ആഗോള ക്രമമാവാൻ കാരണമായത്. ഇതോടെ മൂലധനത്തിന് പ്രത്യുൽപാദന ശേഷിയുണ്ടെന്നത് ഒരു തത്വമായംഗീകരിക്കപ്പെടുകയും മൂലധന

ത്തിന്റെ ഉപയോഗത്തിന് വാടക നിശ്ചയി ക്കുന്ന രീതി നടപ്പിലാവുകയും ചെയ്തു. ബാങ്കുകൾ ഈയടിസ്ഥാനത്തിൽ പ്രവർത്തിക്കാൻ തുടങ്ങിയതോടെ വ്യക്തികൾക്കും രാജ്യങ്ങൾക്കുമിടയി ലുള്ള ധനപരവും വാണിജ്യപരവുമായ എല്ലാ ബന്ധങ്ങളും ഈ പണവാടക യുടെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ മാത്രമായി ത്തീർന്നു. സ്നേഹസാഹോദര്യത്തിന്റെ പേരിലോ, ദൈവകാരുണ്യത്തിന്റെ പ്രതീ ക്ഷയിലോ, പരലോകത്തെ സ്വർഗ്ഗമോഹ ത്താലോ ഉള്ള എല്ലാ പരസ്പര സഹായ ങ്ങളും കൂട്ടായ്മ സംരംഭങ്ങളും, മനു ഷ്യത്വ മമതയുമെല്ലാം ഇതോടെ നാടുനീ ങ്ങിത്തുടങ്ങി. ലോകബാങ്കും അന്തർദേ ശീയ നാണയനിധിയും നടപ്പിൽ വന്ന തോടെ സമ്പന്നരാജ്യങ്ങൾ ദരിദ്രരാജ്യ ങ്ങളെ കടക്കെണിയിൽ കുടുക്കി ലോക കമ്പോളം തന്നെ കയ്യടക്കുകയുണ്ടായി. ഇതോടെ പലിശയടിസ്ഥാനത്തിലല്ലാതെ ലോകത്ത് ആരും യാതൊരു പണമിട പാടും നടത്തുക സാധ്യമല്ലാതെയായി.

ഈ പുതിയ സമ്പദ് വ്യവസ്ഥ 1930 കളിൽ ലോകത്ത് ഗുരുതരമായ സാമ്പ ത്തികമാന്ദ്യവും പ്രതിസന്ധിയും സൃഷ്ടി ച്ചപ്പോൾ മാത്രമാണ് പലിശയുടെ ദുഷ്യവ ശങ്ങളെ കുറിച്ച് സമ്പദ്ശാസ്ത്ര വിദ ഗ്ധർ ഗൗരവമായി പഠിക്കാൻ തുടങ്ങിയ ത്. കുടാതെ രണ്ടാം ലോകയുദ്ധം സൃഷ്ടിച്ച കടുത്ത പണക്കമ്മി കാരണം പല രാഷ്ട്രങ്ങളും വലിയ അളവിൽ കറൻസി അടിച്ചിറക്കി. ഇതുണ്ടാക്കിയ നാണ്യപ്പെരുപ്പവും മൂല്യശോഷണവും അതിജയിക്കാൻ എളുപ്പവഴിയായി സ്വീക രിക്കപ്പെട്ടത് പലിശനിരക്ക് വർദ്ധിപ്പിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുകയെന്ന നിഷേധാത്മക രീതിയായിരുന്നു. എന്നാൽ നാണ്യപ്പെ രുപ്പ നിരക്ക് പലിശ നിരക്കിനേക്കാൾ ഉയർന്നു നിന്നപ്പോഴെല്ലാം ഇതിന്റെ ഫല ശൂന്യത സമ്പദ്ശാസ്ത്രജ്ഞർക്ക് ബോധ്യമായതാണ്.

(അവസാനിക്കുന്നില്ല)

# ഘാതകനു വധശിക്ഷ തന്നെ

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى ۗ ٱلْحُرُّ بِٱلْحُرّ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبْدِ وَٱلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَٱتِّبَاعُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَاَّءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانَّ ذَالِكَ تَخْفِيفُ مِّن رَّبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ ۖ فَمَ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ و عَذَابٌ أَلِيمٌ ١

"സതൃ വിശ്വാസകളേ, കൊലപാതകം നടത്തിയവനു തുല്യ ശിക്ഷ നൽകുക എന്നത് നിങ്ങൾക്ക് നിയമമാക്കിയിരിക്കുന്നു. സ്വതന്ത്രനു പകരാ സ്വതന്ത്രൻ, അടിമയ്ക്ക് പകരം അടിമ, സ്ത്രീക്കുപകരം സ്ത്രീ വധിക്കപ്പെട ണം. ഘാതകനു കൊല്ലപ്പെട്ടവന്റെ സഹോദരനിൽ നിന്ന് വല്ല ഇളവും ലഭിക്കു കയാണെങ്കിൽ അവൻ മാനൃമര്യാദ പാലിക്കുകയും നഷ്ടപരിഹാരം നല്ല നില യിൽ കൊടുത്തു വീട്ടുകയും ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു. ഇത് നിങ്ങളുടെ രക്ഷിതാവി ങ്കൽ നിന്നുള്ള വിടുവീഴ്ചയും കാരുണ്യവുമാകുന്നു. എന്നാൽ അതിനുശേഷം അതിക്രമം കാണിച്ചാൽ അവന് വേദനാ ജനകമായ ശിക്ഷ ലഭിക്കുന്നതാണ്."

(വി.ഖു: 2:178)

വിധശിക്ഷ എടുത്തു കളയണമെന്ന് വ്യാപകമായി ചർച്ച ചെയ്യപ്പെടുന്ന ചുറ്റുപാടിലാണ് നാമിന്ന്. ഈ പ്രപഞ്ചത്തിൽ അറിയപ്പെട്ടിടത്തോളം ഏറ്റവും വിലകൂടിയതും അമൂല്യവുമാണ് മനുഷ്യ ജീവൻ. ഇക്കാണുന്ന ഭുമിയും ആകാ ശങ്ങളും മനുഷ്യർക്കായിത്തന്നെയാണ് സംവിധാനിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്. അതിനാൽ അതിൽ തടസ്സങ്ങളൊന്നുമില്ലാതെ സൃഷ്ടികർത്താവ് കണക്കാക്കിയ ആയു ഷ്ക്കാലമത്രയും ജീവിച്ചു തീർക്കാൻ ഓരോ മനുഷ്യനും അവകാശമുണ്ട്. ഒരാ ളുടെ ജീവിക്കാനുള്ള അവകാശം ന്യായരഹിതമായി തടയുവാൻ ഒരാൾക്കും അവകാശമില്ല. മനുഷ്യരിൽ തെറ്റുകുറ്റങ്ങൾ സംഭവിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കും. അതിനു തക്കതായ തിരിച്ചടികൾ ലഭിക്കാറുമുണ്ട്. ലഭിക്കാത്തവയുമുണ്ടാകും. ഒരാളുടെയും ജീവൻ അന്യായമായി നശിപ്പിക്കാൻ ആർക്കും ദൈവം അനു വാദം കൊടുത്തിട്ടില്ല. കാരണം ജീവന്റെ ഉടമ ദൈവമാണ്. അവൻ നൽകിയ ജീവൻ അവൻ തിരിച്ചു പിടിക്കുമ്പോഴല്ലാതെ, ഇതാ പിടിച്ചോ ഇവന്റെ ജീവൻ എന്ന വിധം ദൈവത്തിനു തിരിച്ചേൽപിക്കാൻ ഒരു ശതമാനം പോലും ഒരു മനു ഷ്യന്നും അവകാശമില്ല.

ഒരുവന്റെ ജീവനെ എറിഞ്ഞുകൊടുക്കുന്ന കടുത്ത ധിക്കാരിയാണ് കൊല യാളി. അതുകൊണ്ട് ഘാതകൻ മഹാപാതകിയായി ദൈവം കാണുന്നു. സർവ്വ മനുഷ്യരും അങ്ങനെത്തന്നെ യാണ് ഒരു കൊലപാത കിയെ കാണുന്നത്. അതു കൊണ്ടാണ് മനുഷ്യന്റെയും അവന്റെ ജീവന്റെയും സ്രഷ്ടാവായവൻ അന്യായ മായാണ് ഒരുവനെ ഒരാൾ കൊന്നിട്ടുള്ളതെങ്കിൽ കൊലയാളിയെ വധിച്ചു കള യാൻ കൽപിച്ചിരിക്കുന്നത്. അപ്പോൾ മനുഷ്യജീവന് സുരക്ഷിതത്വം ലഭിക്കാൻ വേണ്ടിയാണ് കൊലക്ക് കൊല എന്ന പ്രതിക്രിയാ നിയമം കൊണ്ടുവന്നിട്ടുള്ള ത്. കൊല ചെയ്താൽ ഘാതകനായ താനും കൊല ചെയ്യപ്പെടുമെന്ന ഭയം മനുഷ്യനെ ഒരള വോളം ആ നിഷ്ഠൂരത്തിൽ നിന്നും തടയുന്നതാണ്. വളരെ ലളിതവും സുതാ ര്യവും സുവ്യക്തവുമായ തത്വം തന്നെയാണിത്. എന്നിട്ടും ദൈവത്തിന്റെ ഉദാ രനയമെന്നോണം കൊലയാ ളിക്ക് മാപ്പ് നൽകുവാനും പ്രതികാരത്തിനു പകരം നഷ്ടപരിഹാരം മതിയെന്ന് വയ്ക്കുവാനും കൊല്ലപ്പെട്ട വന്റെ അടുത്ത ബന്ധു ക്കൾക്കു മാത്രം ഇസ്ലാം അവകാശവും അനുവാദവും നൽകിയിരിക്കുന്നു. കൊല യാളിക്കു മാപ്പുനൽകാൻ പാർലമെന്റിനോ അസം ബ്ലിക്കോ കോടതിക്കോ പ്രധാനമന്ത്രിക്കോ പ്രസിഡ ണ്ടിനോ രാജാവിനു പോലുമോ അവകാശമില്ല. കൊല്ലപ്പെട്ടവന്റെ അടുത്ത ബന്ധുവാണല്ലോ സുഖദുഃ ഖങ്ങൾ അനുഭവിക്കുന്നവർ. അവരുടെ അതിവിശാല ഹൃദയവും വിട്ടുവീഴ്ചയും ദയാവായ്പും മാത്രമെ വധ ശിക്ഷാ വിധേയയായവനെ

രക്ഷിക്കുകയുള്ളു. കാരണം കൊലപാതകം അത്രയും ഭയാനകവും ക്രൂരവുമാണ്. അല്ലാഹു പറയുന്നു:

"ഇസ്രാഈൽ സന്തതി കളോട് നാം വിധി കൽപി ച്ചു. ഒരാൾ മറ്റൊരാളെ കൊന്നതിനു പകരമായോ, ഭൂമിയിൽ കുഴപ്പമുണ്ടാക്ക യതിന്റെ പേരിലോ അല്ലാതെ ഒരാളെ കൊന്നാൽ അത് മനു ഷ്യരെ മുഴുവൻ കൊന്ന തിനു തുല്യമാകുന്നു. ഒരാ ളുടെ ജീവനെ ഒരാൾ രക്ഷിച്ചാൽ മനുഷ്യരെ മുഴുവൻ രക്ഷിച്ചതിനു തുല്യമാകുന്നു."

(വി.ഖു 5: 32)

വധശിക്ഷ പ്രതിക്രിയയാ ണ്. ജീവിക്കുന്നവർക്കിവിടെ സമാധാനത്തോടെ കഴിയ ണം. മനുഷ്യരെല്ലാം പൊതുവെ ശാന്തരും സമാ ധാന പ്രിയരും തന്നെയാണ്. അതിന്നിടയിൽ ജീവനു ഭീഷണി നേരിടുന്നവന്റെ ജീവിതം മരണതുല്യം തന്നെയാണ്. ഒരു കൊലയാ ളിയുടെ ഹൃദയം അതിക്രുര മാണ്. ഏതവസരത്തിലും തരം കിട്ടുമ്പോൾ അവ നിലെ ഘാതകൻ ചാടി വീണു ആരിലും പിടിമുറു ക്കും. മാതാവെന്നോ പിതാ വെന്നോ മക്കളോ ഭാര്യയോ ഭർത്താവോ സഹോദരീ സഹോദരനോ ഒന്നും അവ നിൽ ചലനമുണ്ടാക്കില്ല. തന്റെ ഇംഗിതത്തിനും ആഗ്ര ഹത്തിനും വിഘാതമാകുന്ന ഏതിനെയും അവൻ അരിഞ്ഞു വീഴ്ത്തും. ചോര കണ്ടാലേ ഘാതകനു അടക്കം വരു.

ഒരിക്കൽ ചെയ്തുപോ

യാൽ അറപ്പ് തീരും. പിന്നെ യത് ആവർത്തിക്കപ്പെടുക പതിവാണ്. കൊലക്കുറ്റ ത്തിൽ പിടിക്കപ്പെട്ട് ജയി ലിൽ കിടക്കുന്നവൻ പങ്കു കാരെ വാർത്തെടുത്തായി രിക്കും മോചിതനായാൽ പുറത്തിറങ്ങുക. നാം എന്നും കണ്ടുവരുന്ന പതിവ് അതാണ്. ജയിൽശിക്ഷ കൊണ്ടുമാത്രം ഘാതക ഹൃ ദയത്തെ മാറ്റിയെടുക്കാനാ വുക അതിവിരളമാണ്. ഏതെങ്കിലുമൊരു ദുർബല നിമിഷത്തിൽ അവനിലെ കൊലയാളി ഞെട്ടി ഉണരും. അതുകൊണ്ടാണ് മനുഷ്യ ഹൃദയങ്ങളുടെ ഉടമസ്ഥ നായ അല്ലാഹു പറഞ്ഞത്. "ബുദ്ധിമാന്മാരേ, തുല്യ ശിക്ഷ നൽകുന്നതിൽ തന്നെയാണ് നിങ്ങളുടെ ജീവിതം നിലനിൽക്കുക. നിങ്ങളിൽ സൂക്ഷ്മത ഉണ്ടായിത്തീരാനുമാണ് ഈ നിയമം."

(വി.ഖു 2: 179)

വധശിക്ഷ ക്രൂരമാ ണെന്നു വാദിക്കുന്നവരുടെ വീക്ഷണം അബദ്ധജടിലമാ ണെന്ന് അല്ലാഹുവിന്റെ ഈ വാക്യം വ്യക്തമാക്കുന്നു. മനുഷ്യരുടെ ജീവനും സ്വത്തിനും അഭിമാന ത്തിനും രക്തത്തിനും ഭീഷണി സൃഷ്ടിക്കുന്ന സാമൂഹൃദ്രോഹികളായ ക്രുരന്മാർക്ക് യഥാവിധി യുള്ള ശിക്ഷ നൽകാതിരു ന്നാൽ മറ്റു പൗരന്മാരുടെ സൈര്യജീവിതം താറുമാറാ കും. അത് ഉറപ്പുവരുത്താൻ ആ ഒരു കുറ്റവാളിയെ മാത്രം ഇല്ലായ്മ ചെയ്താലേ മറ്റ് ആയിരം ജീവനുകൾ രക്ഷപ്പെടുകയു ള്ളു. മനുഷ്യ ജീവന്

അതിമഹനീയ പവിത്രത പ്രഖ്യാപിച്ച അല്ലാഹുതന്നെ യാണ് ഘാതകനു പ്രതിക്രി യായി വധ ശിക്ഷ തന്നെ നൽകണമെന്ന് കൽപിക്കുന്ന തും.

വധം ശിക്ഷയല്ല; അത് കൊണ്ട് കുറ്റം കുറയുന്നില്ല; വധ ശിക്ഷ 'ഭരണകുട ജുഡീഷ്യൽ കൊലപാതക ങ്ങളാണ്; മനുഷ്യന്റെ ജീവി ക്കാനുള്ള മൗലികാവകാശ ത്തിന്റെ ധാംസനമാണ്; കൊലയെ കൊലകൊണ്ടു നേരിടുന്ന ലളിതമായ പ്രതികാര യുക്തിയാണ്; ഒരു മനുഷ്യനെയും ഒരി ക്കലും ഒന്നിനും കൊല്ലാതി രിക്കലാണ് യഥാർത്ഥ നീതി; വധ ശിക്ഷ കൊടും ഹിംസ യാണ്; ലോകത്ത് 140 രാഷ്ട്രങ്ങളിൽ വധ ശിക്ഷ നിർത്തലാക്കിയിട്ടുണ്ട്; മറ്റു രാജ്യങ്ങൾ നിർത്തലാക്കൽ നിയമ നിർമ്മാണം നടത്തി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു എന്നി ങ്ങനെ അനേകം ന്യായീകര ണങ്ങൾ ഉന്നയിച്ചു കൊണ്ടി രിക്കുന്നു. കേൾക്കാൻ സുഖ മുള്ള ഇത്തരം ന്യായങ്ങൾ നിയമ വിശാരദന്മാരുടെ ശ്രദ്ധാപൂർവ്വമായ പഠനമാ ണെന്നുറപ്പിക്കുക വയ്യ.

വി.ഖുർആനിലെ 'ഖിസ്വാസ്വ്' എന്ന പ്രയോഗം- തുല്യതയുടെ നിയമം എന്ന സമ്പൂർണ്ണാശ യമുള്ളതാണ്. തുല്യതവര ണമെങ്കിൽ ഒരുപാട് നിബ ന്ധനകളൊക്കണം. അബദ്ധത്താലോ അപകടക രമായോ സംഭവിക്കുന്ന നര ഹതൃക്ക് വധശിക്ഷ വേണ്ട തില്ല. ഇസ്ലാമിനു മുമ്പുണ്ടാ യിരുന്ന പ്രതികാര സമ്പ്രദാ യങ്ങളുടെ രൂക്ഷത ഇസ്ലാം വളരെയേറെ ലഘൂകരിച്ചിട്ടു



വധശിക്ഷ നൽകിയതു കൊണ്ട് കുറ്റം കുറയു ന്നില്ല എന്നത് ശരിയല്ല. കുറയണമെങ്കിൽ സാമൂ ഹൃവും ഭരണപരവുമായ മറ്റൊരുപാട് ഘടക ങ്ങൾകുടി ഒത്തുവരേണ്ട തുണ്ട്. ഇസ്ലാമിൽ വധ ശിക്ഷ പരസ്യമായാണ് നടപ്പിലാക്കേണ്ടത്. രഹ സ്യമായി തൂക്കിലേറ്റിയോ വൈദ്യുതിയാഘാത മേൽപിച്ചോ, ചുട്ടെരിച്ചോ, വെടിയുതിർത്തോ മറ്റു ക്രൂരമായ വിധം വധ ശിക്ഷ നൽകരുത്.

ണ്ട്. നീതിയുടെ സമ്പൂർത്തിക്ക് തുല്യത യുടെ നിയമമേ പ്രായോഗി കമാകൂ. ക്വിസ്വാസ്വിനു 'പ്രതികാരം' എന്നു വിവ ക്ഷിക്കുന്നതാണ് അപകടക രം. ഒരു ജീവനു പകരം ജീവനെടുക്കുമ്പോൾ തുല്യ നീതി അനിവാര്യമാണ്. തെളിവുകൾ സുശക്തവും കൊലയുടെ കാരണങ്ങൾ അനിഷേധ്യവും സംശയ ത്തിന്റെ തെറ്റിദ്ധാരണക ളുടെ ഒരംശവും ഇല്ലാതിരി ക്കുകയും ചെയ്യുമ്പോൾ മാത്രമേ കൊലക്കു കൊല– വധശിക്ഷ– കൊടുക്കാവൂ. എന്നിട്ടും കുടിപ്പകവളരാതി രിക്കാൻ ശ്രദ്ധിക്കണം. ഘാതകന്ന് കൊല്ലപ്പെട്ട വന്റെ ബന്ധുക്കൾ മാപ്പ് ചെയ്ത് നഷ്ടപരിഹാരം തൃപ്തിപ്പെട്ടാൽ വധശിക്ഷ

നടപ്പാക്കരുതെന്നും ഇസ്ലാം കർശനമായി നിർദ്ദേശിച്ചിട്ടു ണ്ട്. കഴിയുന്നത്ര കൊലക്കു റ്റത്തിന്നായാലും വധശിക്ഷ നടപ്പിലാക്കാതിരിക്കുക എന്നതു തന്നെയാണ് ശരീ അത്തിന്റെ പൊതു താൽപ ര്യം. എന്നാൽ വധശിക്ഷ വേണ്ടതില്ലെന്നു പറയുന്നുമി

വധശിക്ഷ നൽകിയതു കൊണ്ട് കുറ്റം കുറയുന്നില്ല എന്നത് ശരിയല്ല. കുറയണ മെങ്കിൽ സാമൂഹ്യവും ഭര ണപരവുമായ മറ്റൊരുപാട് ഘടകങ്ങൾകൂടി ഒത്തുവരേ ണ്ടതുണ്ട്. ഇസ്ലാമിൽ വധ ശിക്ഷ പരസ്യമായാണ് നട പ്പിലാക്കേണ്ടത്. രഹസ്യ മായി തൂക്കിലേറ്റിയോ വൈദ്യുതിയാഘാതമേൽപി ച്ചോ, ചുട്ടെരിച്ചോ, വെടിയു തിർത്തോ മറ്റു ക്രൂരമായ വിധം വധശിക്ഷ നൽകരുത്. പ്രതിയെ ജനസമക്ഷം ഹാജറാക്കി, കുറ്റപത്ര വിധി കൃത്യമായി പ്രതിയടക്കമു ള്ളവരെ വായിച്ച് കേൾപ്പിച്ച് ന്യായാന്യായങ്ങൾ ജനസ ഞ്ചയത്തെ ബോധ്യപ്പെടു ത്തി, നിമിഷങ്ങൾ കൊണ്ട് ജീവൻ പോകുന്ന കഴുത്തു വെട്ടിയുള്ള വധശിക്ഷയാണ് സർവ്വ സന്നാഹത്തോടെ പരസൃമായി നടത്തപ്പെടേ ണ്ടത്. ഇതുണ്ടാക്കുന്ന ശക്തമായ സ്വാധീനം സാക്ഷികളായ അന്നാട്ടിലെ മുഴുവൻ മനുഷ്യരുടെ ഹൃദ യാന്തർദാരയിലെ ഘാതക മനസ്സിനെ ഇല്ലാതാക്കാൻ ഒരളവോളം ഉപകരിക്കും. ഇസ്ലാമിക ശരീഅത്തനുസ രിച്ചുള്ള ഭരണവ്യവസ്ഥയിൽ കൊലപാതകങ്ങൾ അത്യ പൂർവ്വമായി മാത്രമേ സംഭവി ക്കുന്നുള്ളുവെന്ന് തുറന്ന

ഹൃദയമുള്ള ആർക്കും കാണാവുന്ന അനിഷേധ്യ യാഥാർത്ഥ്യമാണല്ലോ. അതു മറച്ചുവച്ചാണ് പലരും വാഗ്വാദം നടത്തുന്നത്. ഭര ണകൂട ജുഡീഷ്യറിയല്ലാതെ ഇത് കൈകാര്യം ചെയ്യാൻ പാടില്ല.

വധശിക്ഷയെ ഭരണകുട കൊലപാതകമെന്ന് ചിത്രീ കരിക്കുന്നവർ യാഥാർത്ഥ്യ ത്തെ തലകീഴാക്കുയാണ്. ഒരു നാട്ടിലെ പതിനായിരം മനുഷ്യർക്കിടയിൽ കൊല പാതകം നടത്തുന്നവർ ഒന്നോ രണ്ടോ പേരേ ഉണ്ടാ യിരിക്കൂ. ബാക്കി വരുന്ന 9998 പേരുടെ രക്തവും അഭി മാനവും സമ്പത്തും ജീവി ക്കാനുള്ള മൗലികാവകാ ശവും എന്നെന്നേക്കുമായി സംരക്ഷിക്കാൻ ഭരണകൂട ത്തിന് ബാധ്യതയുണ്ട്. ആ രണ്ടു പേരെ ഉത്തരവാദപ്പെട്ട ഭരണാധികാരികൾ നിയമ വിധേയമായി വിചാരണ ചെയ്ത് അനിഷേധ്യമായി കുറ്റം തെളിയിക്കപ്പെട്ട ശേഷം സമൂഹത്തിൽ നിന്ന വരെ ഇല്ലായ്മ ചെയ്യുന്നു. അതിനെ കൊലപാതക മെന്ന പദം കൊണ്ടു വിവ ക്ഷിക്കുന്നതു തന്നെ രോഗാ തുരമായ മനസ്സിൽ നിന്നാ യിരിക്കുമല്ലോ. കണ്ണിനു കണ്ണുകൾ, പല്ലിന് പല്ലുകൾ, ഒരു വെട്ടിന് 51 വെട്ടുകൾ, ഒരു കൊലക്കു കൊലപര മ്പര എന്ന വിധം വ്യക്തികളും രാഷ്ട്രീയ പാർട്ടികളും സംഘടനകളും സമുദായങ്ങളും തമ്മിൽ തമ്മിൽ ദിനേന രക്തമൊഴു ക്കുന്നതാണിവിടത്തെ സ്ഥിരം കാഴ്ച. എന്തു കൊണ്ടാണീ ദുരന്തം? മനുഷ്യ ജീവന്റെ വിലയറി

യാത്തതു തന്നെ. അതറി യുന്നവർക്കേ കൊലപാതക ത്തിന്റെ ഭീകരാവസ്ഥ ബോധ്യമാകൂ. അതിനാൽ കൊലയാളിയെ വെറുതെ വിട്ടാൽ നിരപരാധികളും നിസ്സഹായരും ദുർബലരു മായ അനേകായിരം ജീവനു കൾ നിഷ്കരണം വേട്ടയാട പ്പെടും. അതില്ലാതിരിക്കാൻ ഘാതകനെ വധശിക്ഷ നൽകി മനുഷ്യ വംശത്തെ രക്ഷിക്കുക.

വിശ്വാസികൾ പരസ്പരം സഹോദരന്മാരാണ്. ആ വിവക്ഷയിൽ കൊല്ലപ്പെട്ട വന്റെ സഹോദരൻ തന്നെ യാണ് ഘാതകനും. ഒരമുല്യജീവനു പകരം മറ്റൊന്ന് വധിക്കപ്പെട്ടതു കൊണ്ട് കൊല്ലപ്പെട്ടവന് ഒന്നും കിട്ടാനില്ല. കൊല്ലപ്പെ ട്ടവന്റെ ബന്ധുക്കൾക്കും അതുപോലെ തന്നെ. അതി നാൽ വധശിക്ഷയിൽ നിന്ന് ഘാതകനെ രക്ഷപ്പെടു ത്താൻ ആ ബന്ധുവിനു മാപ്പു പ്രഖ്യാപിക്കാൻ മാന സിക വിശാലതകാണിക്കാം. അപ്പോൾ ഘാതകൻ കൊല യിൽ നിന്നു രക്ഷപ്പെടു ത്തപ്പെട്ടതിനാൽ ഉചിതവും ന്യായവും മര്യാദയുമുള്ള നഷ്ടപരിഹാരം നൽകാൻ സന്നദ്ധനാകണം. പക്ഷെ, അവിടെയും ഇരു ഭാഗത്തും നീതിപുലർത്തണം. താങ്ങാ നാകാത്ത ഭീമമായ നഷ്ട മായി കണിശമായി പറഞ്ഞവധിക്കു തന്നെ കൊടുത്തു തീർക്കണം. ഈ നിയമങ്ങളെല്ലാം കാരുണ്യ വാനായ അല്ലാഹുവിന്റെ ഭാഗത്തു നിന്നുള്ള വിട്ടുവീ ഴ്ചയും കാരുണ്യവുമാകു ന്നു. ഇതൊരിക്കലും ദുരുപ യോഗപ്പെടുത്താതെ ഇരു

കൂട്ടരും മുന്നോട്ടു സഞ്ചരി ച്ചാൽ കൊലപാതകം കൊണ്ടുണ്ടായിത്തീർന്ന സങ്കീർണതകളും സംഘർഷങ്ങളും അവസാ നിക്കുകയും സൈര്യ ജീവിതം ഇരു കൂട്ടർക്കും വന്നു ചേരുകയും ഉറപ്പാവു കയും ചെയ്യുന്നതാണ്.

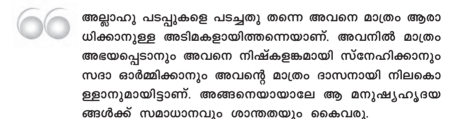
ഈ മഹനീയ തത്വ ങ്ങളും നിയമ വിധികളും ഗ്രഹിക്കാത്തവരുടെ ജല്പന ങ്ങൾ ഇന്ന് വാർത്താ മാധ്യമ ങ്ങളിലും പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങ ളിലും കോലാഹലം സൃഷ്ടി ച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഏതാനും ചിലരുടെ ഇത് സംബന്ധമായ തിരുത്തപ്പെ ടേണ്ട കാഴ്ചപ്പാടുകൾ കാണുക:

"ലോക സമാധാനത്തിന് ബോംബുകൾ വേണമെന്ന ചിന്താഗതിക്ക് സമാനമാണ് കുറ്റകൃത്യങ്ങൾ നിയന്ത്രിച്ചു നിർത്താൻ വധശിക്ഷ വേണം എന്ന ചിന്താഗതി യും." (കെ. രാമചന്ദ്രൻ. മാതൃഭൂമി ആഴ്ചപതിപ്പ് 2015 സെപ്തംബർ 13-19)

"കുറ്റവാളികളെ കൈകാര്യം ചെയ്യാൻ മറ്റു മാർഗങ്ങൾ തേടണം. അവ രുടെ ശേഷി കെടുത്തി സാമാന്യ സമൂഹത്തിൽ നിന്ന് വേർപെടുത്തി തുടർന്ന് സാമൂഹൃ വിരുദ്ധ പ്രവർത്തികളിൽ മുഴുകു വാൻ അവരെ അനുവദിക്കാ ത്തവിധത്തിലുള്ള ശിക്ഷ എന്തുമാകാം. എന്തു തന്നെയായലും വധശിക്ഷ പാടില്ല. ഇതാണ് മിക്ക രാജ്യ ങ്ങളും ഇപ്പോൾ എടുക്കുന്ന നിലപാട്. *(ഡോ. പി.കെ.* സെൻബിഹാർ, മാതൃഭൂമി. ആഴ്ചപതിപ്പ് 13-19/9/2015)



# അഭയം നൽകുന്ന ആരാധ്വൻ



63രു മനുഷ്യൻ, അല്ല ജീവജാലങ്ങൾ അഖിലവും തന്റെ സൃഷ്ടാവി ലേക്ക് എന്നും എല്ലാറ്റിനും ആവശ്യക്കാരാണ്. ഉപകാരം ലഭ്യമാക്കുന്നതും ഉപദ്രവം തടുക്കുന്നതും അവനാണ്. ഏതൊരു ജീവിക്കും ജീവൻ ഉണ്ട് എന്നതുപോലും ദാതാവിന്റെ അനുഗ്രഹവും ഔദാര്യവുമാണ്. എന്തെ ങ്കിലും കഷ്ടനഷ്ടങ്ങൾ സംഭവിച്ചാൽ അത് വേദനിപ്പിക്കുന്നതിന്റെയും ശിക്ഷയുടെയും വകുപ്പിൽ ആയിരിക്കും. അപ്പോൾ രണ്ടിലൊന്നു എന്താ യാലും സംഭവിക്കുമല്ലോ. ഒന്ന്: തന്റെ ഇഷ്ടഭാജനത്തിനു ആഗ്രഹിച്ച നന്മയും ഗുണങ്ങളും ലഭ്യമാക്കുക എന്നത്. രണ്ട്: അവനിൽ നിർണയിക്ക പ്പെട്ട പ്രയാസങ്ങൾ അവനിൽ നിന്ന് തടുത്ത് അവനെ ലക്ഷ്യസ്ഥാനത്തെ ത്തിക്കുക എന്നത്. ഈ രണ്ട് സംഗതികളും സ്രഷ്ടാവിന്റെ പ്രവർത്തനങ്ങ ളിൽ നിന്നുതന്നെ സംഭവിക്കുന്നതാണ്. നാല് ഘടകങ്ങൾ ഇതുമുഖേന ഒത്തുവരുന്നുവെന്നു ഗ്രഹിക്കുക. 1. തന്റെ ഇഷ്ടം തന്റെ അടിമയിൽ നടപ്പി ലാകുന്നു. 2. അനിഷ്ടവും അതൃപ്തിയും ആഗ്രഹിക്കാതെ തന്നെ ലഭിക്കു ന്നു. 3. ഇഷ്ടപ്പെട്ടവന്റെ ആഗ്രഹങ്ങൾ സഫലമാകാൻ വഴികൾ ഒരുക്കു

ന്നു. 4. അനിഷ്ടകരമായവ തടയപ്പെടാനുള്ള വഴികൾ ഇല്ലാതാക്കുന്നു.

ചുരുക്കത്തിൽ അല്ലാഹു വിന്റെ ഇഷ്ടവും അനി ഷ്ടവും സൃഷ്ടികളുടെ ആഗ്രഹ സഫലീകരണ ങ്ങളും ഉപദ്രവങ്ങൾ തടയ പ്പെടുന്നതുമെല്ലാം അല്ലാഹു വിന്റെ ഇംഗിതത്തിനനുസ രിച്ചു തന്നെയാണെന്നു സാരം. ഇക്കാര്യമാണ് "ഇയ്യാക നഅ്ബുദു വഇ യ്യാക്ക നസ്തഈൻ -നിന്നെ മാത്രം ഞങ്ങൾ ആരാധിക്കുന്നു. നിന്നോട് മാത്രം സഹായം തേടുന്നു" എന്ന സൂക്തത്തിലൂടെ അല്ലാഹു വ്യക്തമാക്കുന്നത്. ആരാധന പൂർണ്ണരൂപത്തിൽ അടിമയിൽ നിന്നും ഉണ്ടാ കണമെന്ന് സ്രഷ്ടാവ് ആഗ്ര ഹിക്കുന്നു. അപ്പോൾ അല്ലാഹു തന്റെ അടിമ ആവശ്യപ്പെടുന്ന സഹായ ങ്ങൾ ചെയ്തുകൊടുക്കുന്ന സഹായിയായിത്തീരുന്നു. ആദ്യത്തേത് ആരാധ്യതയി ലുള്ള (ഉലൂഹിയ്യത്ത്) ഏക താം. അപ്പോൾ ഉലൂഹിയ്യത്ത് അവൻ മാത്രം ആരാധ്യനും സ്നേഹിക്കപ്പെടുന്നവനും പ്രതീക്ഷിക്കപ്പെടുന്നവനും ബഹുമാനാദരവുകൾ അർപ്പിക്കപ്പെടുന്നവനുമായി സാക്ഷാൽ ഏകദൈവമായി ത്തീരുന്നുവെന്നതാണ്. തന്റെ അടിമയെ വളർത്തു കയും അവനാവശ്യമായ പ്രകൃതങ്ങൾ നൽകുകയും ഏതവസ്ഥയിലും സന്മാർഗ ത്തിന്റെ ഏതു ദിശയി ലേക്കും അവനെ വഴിനട ത്തുകയും ചെയ്യുന്ന സാക്ഷാൽ രക്ഷാകർതൃത്വ മാണ് അല്ലാഹുവിന്റേത്. അതാണ് റുബൂബിയ്യത്ത്. അല്ലാഹു അക്കാര്യം പറ

ഞ്ഞു. "അവനിൽ ഭര മേൽപ്പിക്കുക. അവങ്ക ലേക്ക് അഭയപ്പെടുക; (11: 88). അവനെ മാത്രം ആരാ ധിച്ച് അവനിൽ സർവ്വ സ്വവും അർപ്പിക്കുക. (11: 23). നിന്നിൽ ഞങ്ങൾ ഭര മേൽപിച്ചു. നിന്നിലേക്ക് പശ്ചാത്തപിച്ചു മടങ്ങി. നിന്നിലേക്ക് തന്നെ തിരി ച്ചെത്തുന്നു. (60: 4)."

"ഒരിക്കലും മരിക്കാത്ത നിതൃജീവനുടയവനിൽ സർവ്വവും ഭരമേൽപിക്കൂ. സ്തുതിച്ചു കൊണ്ട് അവനു കീർത്തനമർപ്പി ക്കൂ." (25: 57). അവനി ലാണ് ഞാൻ എല്ലാം അർപ്പിച്ചിരിക്കുന്നത്. അവ ങ്കലേക്കാണ് ഞാൻ പശ്ചാ ത്തപിച്ചു ചെല്ലുന്നത്. (13: 30). നിന്റെ രക്ഷിതാവിന്റെ നാമം സ്മരിക്കുക. സാക്ഷാൽ കിഴക്കിന്റെയും സാക്ഷാൽ പടിഞ്ഞാറി ന്റെയും രക്ഷകനായ അവ നല്ലാതെ ആരാധ്യനില്ല. അതിനാൽ അവനെത്തന്നെ രക്ഷിതാ വാക്കൂ. അവനിലേക്കു തന്നെ മടങ്ങുവിൻ (73: 8, 9). ആരാധ്യതയിലുള്ള ഏക ത്വസിദ്ധാന്തവും (ഉലൂഹി യ്യഃ) സർവ്വരക്ഷകനായ പ്രപ ഞ്ചനാഥൻ (റുബൂബിയ്യഃ) എന്ന സിദ്ധാന്തവും ഇവിടെ സൂചിപ്പിച്ച ഏഴു ഖുർആൻ വചനങ്ങളിൽ നിന്ന് വളരെ സുതാര്യമായി ബോധ്യപ്പെടു

#### സൃഷ്ടിരഹസ്യം

അല്ലാഹു പടപ്പുകളെ പട ച്ചതു തന്നെ അവനെ മാത്രം ആരാധിക്കാനുള്ള അടിമക ളായിത്തന്നെയാണ്. അവ നിൽ മാത്രം അഭയപ്പെ ടാനും അവനെ നിഷ്കളങ്ക

മായി സ്നേഹിക്കാനും സദാ ഓർമ്മിക്കാനും അവന്റെ മാത്രം ദാസനായി നിലകൊ ള്ളാനുമായിട്ടാണ്. അങ്ങനെ യായാലേ ആ മനുഷ്യഹൃദ യങ്ങൾക്ക് സമാധാനവും ശാന്തതയും കൈവരു. മര ണാനന്തരം ആ പ്രപഞ്ചനാ ഥനെ കണ്ടുമുട്ടി ആനന്ദ ത്തിന്റെ പാരമൃതയിലെ ത്താൻ കഴിയും. അവനെ നേർക്കുനേരെ കൺനിറയെ കണ്ടാനന്ദിച്ച് സായൂജ്യമട യുക എന്നതിനേക്കാൾ മഹ ത്തരമായ വേറെ ഒന്നുമില്ല. പരലോകത്ത് ആ അടിമക്കു നൽകാനുള്ള അത്യുന്നത സമ്മാനവും അതാണ്. ഇഹ ലോകത്താകട്ടെ ഈ അടി യുറച്ച വിശ്വാസത്തേക്കാൾ ഔന്നിതൃമുള്ള മറ്റൊന്നുമി

ആരാധനയിലൂടെ അവ രുടെ എല്ലാ ആവശ്യങ്ങളും അല്ലാഹുവിനോടു മാത്രം ചോദിക്കുക. അവരുടെ ആവശ്യങ്ങളെന്തും അവൻ തന്നെയാണ് നിറവേറ്റിക്കൊ ടുക്കാനുള്ളത്. അവന്റെ സൃഷ്ടികളിൽ അതിശ്രേഷ്ട ന്മാർ മനുഷ്യർ മാത്രമാണ്. അതിനാൽ അവന്റെ രക്ഷ കൻ അല്ലാഹു തന്നെയാക ണമല്ലോ. ഈ പരമലക്ഷ്യ മാണ് ഏറ്റവും വലുത്. അതിനാൽ ആ മനുഷ്യർ സദാസമയവും ഊർജ്ജസ്വ ലരും കർമ്മനിരതരുമാക ണം. ഏതവസ്ഥയിലും വിജ യവും നന്മകളും അനുഗ്രഹ ങ്ങളും ആസ്വാദനങ്ങളും കരസ്ഥമാക്കാൻ ആ അല്ലാഹു അല്ലാതെ ആശ്രയ മരുത്. ഈ മഹത്തരമായ ദൈവസ്മരണാവസ്ഥയിൽ നിന്നവൻ മുഖം തിരിച്ചു പോയാൽ ആ മനുഷ്യനു ഇടുങ്ങിയ അതൃധികം കുടു

സ്കായ ജീവിതമായിരിക്കും ഇഹലോകത്ത് അനുഭവപ്പെ ടുക. പരലോകത്ത് അവൻ പൂർണ്ണനായ അന്ധനും വഴി യറിയാത്ത പരിഭ്രാന്തനുമാ യിട്ടായിരിക്കും എഴുന്നേൽപ്പി ക്കപ്പെടുക. അതുകൊ ണ്ടാണ് അവന്റെ ആരാധന യിലും പരമാധികാരത്തിലും മറ്റാരെയെങ്കിലും പങ്കാളിയാ ക്കിയാൽ (ശിർക്കു ചെയ്താൽ) ഒരിക്കലും പൊറുക്കുകയില്ലെന്നു ണർത്തിയത്. അതല്ലാത്ത തെന്തും അവൻ ഇച്ചിച്ചാൽ പൊറുത്തു കൊടുത്തേക്കും എന്നു പ്രസ്താവിച്ചതും അതിനാൽ തന്നെയാണ്. 'ലാഇലാഹ ഇല്ലല്ലാഹ്' – ആരാധനക്കർഹൻ അല്ലാ ഹുവല്ലാതെ മറ്റാരുമില്ല എന്നത് ഏറ്റവും മുന്തിയ നന്മയായിത്തീരുകയും എല്ലാറ്റിന്റെയും തലവനായ പ്രഖ്യാപന വചനമായിത്തീ രുകയും ചെയ്തത്.

സൃഷ്ടി, സംരക്ഷണ, പരമാധികാര, നിയന്ത്രണങ്ങ ളുടെ സാക്ഷാൽ ഉടമ അല്ലാഹു തന്നെയാണെന്ന് (തൗഹീദുറുബൂബിയ്യത്തി നെ) - ആദർശത്തെ സർവ്വരും അംഗീകരിക്കുന്നു. വചനശാസ്ത്ര വിശാരദ ന്മാരും അത് സമ്മതിക്കുന്നു. അതു മാത്രമല്ല അവരതിനു അനേകം തെളിവുകളും സമർത്ഥിക്കുന്നുണ്ട്. ഈ ആദർശം ഖുദ്സിയായ ഒരു നബിവചനത്തിലും കാണാം: "അല്ലാഹു പറഞ്ഞു: ആദം സന്തതിയേ, ഈ പ്രപഞ്ചവസ്തുക്ക ളെല്ലാം നിനക്കായി ഞാൻ സൃഷ്ടിച്ചു. നിന്നെ എനിക്കു വേണ്ടി ഞാനുണ്ടാക്കി. അതിനാൽ നിനക്കെന്നോ ടുള്ള കടപ്പാട് നിന്നെ



അടിമകളായ മനുഷ്യർക്ക് ഉടമയായ റബ്ബിനോടുള്ള ഏറ്റവും വലിയ ബാധ്യ തയും കടപ്പാടും അവനെ മാത്രം ആരാധിക്കുക, അവനിൽ യാതൊന്നി നെയും പങ്കാളിയാക്കാതി രിക്കുക എന്നതാണ്. മുആദുബ്നു ജബലിൽ നിന്ന് റിപ്പോർട്ട് ചെയ്തി ട്ടുള്ള കുറ്റമറ്റ നബിവചന ത്തിൽ പറയുന്നു: നബി( സ) പറഞ്ഞു: "അല്ലാഹു വിനോട് തന്റെ അടിമ യ്ക്കുള്ള ബാധ്യത എന്താ ണെന്നറിയുമോ? ഞാൻ പറഞ്ഞു: അല്ലാഹുവും റസൂലുമാണ് കൂടുതൽ അറിയുന്നവർ. പറ ഞ്ഞാലും നബിയേ. റസൂൽ പറഞ്ഞു: അല്ലാ ഹുവിൽ യാതൊന്നി നെയും പങ്കുചേർക്കാതെ അവനു മാത്രം ആരാധന കളർപ്പിക്കുക എന്നതാണ് ഒരടിമയുടെ അല്ലാഹുവി നോടുള്ള ബാധ്യത.

എന്തിനു വേണ്ടി സൃഷ്ടി ച്ചുവോ അതിൽ മാത്രം നീ മുഴുകുക എന്നതാണ്. അല്ലാതെ നിനക്കുവേണ്ടി ഞാൻ സൃഷ്ടിച്ചുണ്ടാ ക്കിയതിൽ നീ സദാ മുഴുകി പ്പോകരുത്."

അതെ, അടിമകളായ മനുഷ്യർക്ക് ഉടമയായ റബ്ബി നോടുള്ള ഏറ്റവും വലിയ ബാധ്യതയും കടപ്പാടും

അവനെ മാത്രം ആരാധിക്കു ക, അവനിൽ യാതൊന്നി നെയും പങ്കാളിയാക്കാതിരി ക്കുക എന്നതാണ്. മുആ ദുബ്നു ജബലിൽ നിന്ന് റിപ്പോർട്ട് ചെയ്തിട്ടുള്ള കുറ്റ മറ്റ നബിവചനത്തിൽ പറയു ന്നു: നബി(സ) പറഞ്ഞു: "അല്ലാഹുവിനോട് തന്റെ അടിമയ്ക്കുള്ള ബാധ്യത എന്താണെന്നറിയുമോ? ഞാൻ പറഞ്ഞു: അല്ലാ ഹുവും റസൂലുമാണ് കൂടു തൽ അറിയുന്നവർ. പറ ഞ്ഞാലും നബിയേ. റസൂൽ പറഞ്ഞു: അല്ലാഹുവിൽ യാതൊന്നിനെയും പങ്കു ചേർക്കാതെ അവനു മാത്രം ആരാധനകളർപ്പിക്കുക എന്നതാണ് ഒരടിമയുടെ അല്ലാഹുവിനോടുള്ള ബാധ്യത. അങ്ങനെ ചെയ്തുകഴിഞ്ഞാൽ അല്ലാ ഹുവിനു ആ അടിമയോടു കടപ്പാടുണ്ട്. അതെന്താണെ ന്നറിയുമോ? ഞാൻ പറ ഞ്ഞു. അല്ലാഹുവും റസൂലും വിശദീകരിക്കട്ടെ. നബി പറഞ്ഞു: ആ അടി മയെ ഒരിക്കലും അല്ലാഹു ശിക്ഷിക്കുകയില്ല എന്ന താണ് ആ കടപ്പാട്."

അല്ലാഹു അതിനാൽ അവനെ സ്നേഹിക്കുന്നു – അവനോട് തൃപ്തി കാണി ക്കും. അതിന്റെ ആളുകളെ യും തൃപ്തിപ്പെടുന്നു. അവ ങ്കലേക്ക് പശ്ചാത്തപിച്ചാൽ അവനെ കൈക്കൊള്ളുന്നു. ആ അടിമക്ക് തന്റെ ദാസ്യ വേലയിൽ അനുഭൂതിയുണ്ടാ കുന്നു. അതുമൂലം അവൻ വിജയം നേടുന്നു. അനുഗ്ര ഹീതനായിത്തീരുന്നു. (മജ്മൂഅ് ഫതാവാ ഇബ്നു തൈമിയഃ)

വിവ: അബൂ നുബ്ല

# സത്യത്തിലെന്നും അടിപതറാതെ



"എന്റെ സമുദായത്തിൽ അല്ലാഹുവിന്റെ കൽപനകൾ യഥാ വിധി നിറവേറ്റുന്ന ഒരു സമൂഹം എക്കാലത്തും ഉണ്ടായിക്കൊ ണ്ടിരിക്കും. കയ്യൊഴിയുന്നവർക്കോ എതിർക്കുന്നവർക്കോ അവരെ ഉപദ്രവിക്കാനാകില്ല. അല്ലാഹുവിന്റെ അന്ത്യകൽപന വരുന്നതുവരെ അവരിൽ ആ നിലതുടരുക തന്നെ ചെയ്യും." (ബുഖാരി, മുസ്ലിം).

**മി)**ആവിയത്തുബ്നു അബീ് സുഫ്യാൻ(റ) പറ യുന്നു: നബി(സ) പറയു ന്നതു ഞാൻ കേട്ടു: "**എന്റെ** സമുദായത്തിൽ അല്ലാഹു വിന്റെ കൽപനകൾ യഥാ വിധി നിറവേറ്റുന്ന ഒരു സമുഹം എക്കാലത്തും ഉണ്ടായിക്കൊണ്ടിരിക്കും. കയ്യൊഴിയുന്നവർക്കോ എതിർക്കുന്നവർക്കോ അവരെ ഉപദ്രവിക്കാനാകി ല്ല. അല്ലാഹുവിന്റെ അന്ത്യ കൽപന വരുന്നതുവരെ അവരിൽ ആ നിലതുടരുക തന്നെ ചെയ്യും."

#### (ബുഖാരി, മുസ്ലിം).

പ്രവാചകന്റെ അനശ്വര മായ ഒരു പ്രവചനമാണീ ഹദീസ്. മുസ്ലിംകൾക്കിട യിൽ എക്കാലത്തും വിവിധ ചിന്താഗതിക്കാർ ഉണ്ടായിട്ടു ണ്ട്. ഹിജ്റ ഒന്നാം നൂറ്റാ ണ്ടിന്റെ അന്തിമഘട്ടത്തിൽ തന്നെ ഇതിനു തുടക്കം കുറിച്ചിരുന്നു. ഇന്നും അതു തുടരുന്നു. എന്നും അതു ണ്ടാവുകയും ചെയ്യും. സ്വാഭാവികമായും അവരു ണ്ടാക്കുന്ന വ്യതിയാനങ്ങൾ സമുദായത്തിൽ സ്വാധീനി ക്കാറുമുണ്ട്. അത് വലിയ

. വഴികേടുകളിലെത്തിക്കും. എന്നാൽ മറ്റു സമുദായ ങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ച് എത്ര വഴികേടുകൾ സംഭവി ച്ചാലും മുസ്ലിം സമുദായം ഒന്നടങ്കം വൃതിചലിച്ചു പോവുകയില്ല. വിശുദ്ധ ഖുർ ആനും കുറ്റമറ്റ പ്രവാചകച ര്യയും സുഭദ്രമായി നിൽക്കു ന്നതിനാൽ എന്നെന്നും സത്യത്തിൽ ഉറച്ചു നിൽക്കുന്ന ഒരു കൊച്ചുസം ഘമെങ്കിലും എല്ലാറ്റിനെയും ധീരമായി നേരിട്ട് ഉറച്ചു നിൽക്കുന്നതായി കാണാം. സമുലവും സമ്പുർണവു മായ വൃതിചലനം ഈ സമു ദായത്തിനു മൊത്തം സംഭ വിക്കാതിരിക്കുന്നതിനു കാര ണമതാണ്. സത്യത്തിൽ നിലകൊള്ളുന്ന ഒരു വിഭാഗം എന്നുമുണ്ടായിരി ക്കുമെന്നു സാരം.

മേൽപറഞ്ഞ പ്രവാചക വചനത്തിന്റെ പൊരുളനുസ രിച്ച് ഇന്നു സമൂഹത്തിൽ സജീവമായ പല പ്രശ്നങ്ങ ളിലും വിചിന്തനം നടത്തി യാൽ കാര്യം നമുക്ക് ബോധ്യമാകും. അല്ലാഹു കാത്തുരക്ഷിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്കുന്ന വിശുദ്ധ ഖുർആൻ

. ആരുടെയും കയ്യേറ്റത്തിനു വിധേയമായിട്ടില്ല. സത്യം എന്നും അതിൽ തിളങ്ങി നിൽക്കും. ഭിന്നതയുള്ള തിലെ യഥാർത്ഥ വിധി അതിൽ കണ്ടെത്താം. പ്രവാ ചകന്റെ കുറ്റമറ്റ വചനങ്ങൾ മാത്രം സ്വീകരിക്കാൻ തയ്യാ റായാൽ അതു രണ്ടാം പ്രമാ ണമായും നമ്മുടെ മുമ്പിലു ണ്ട്. അത് രണ്ടിലുമില്ലാത്ത പ്രശ്നങ്ങളിൽ അവയ്ക്ക് വിരുദ്ധമാകാത്ത വിധം അല്ലാഹു കനിഞ്ഞേകിയ ബുദ്ധിവൈഭവം ഉപയോ ഗിച്ചു സത്യത്തിലെത്താം. ഈ വഴികൾ മുസ്ലിംക ളിലെ വൃതിചലനത്തെ തടുത്തു നിർത്തുന്ന അല്ലാ ഹുവിന്റെ അനുഗ്രഹീത ഔദാര്യമാണ്. അന്ധമായ അനുകരണം – തഖ്ലീദ് – അവിശാസത്തിലേക്കും അനിസ്ലാമികതയിലേക്കും നയിക്കും. "ഞാൻ നിങ്ങൾക്കായി രണ്ടു പ്രമാ ണങ്ങളിതാ സമർപ്പിക്കുന്നു. അവയെ അവലംബിച്ചാൽ നിങ്ങളൊരു കാലത്തും വഴി പിഴക്കില്ല. അല്ലാഹുവിന്റെ ഗ്രന്ഥവും അവന്റെ ദുതന്റെ ചര്യയും" (ഇമാം മാലിക്,

മുവത്വഅ്). ഈ സമുദായ ത്തിൽ കാലക്രമത്തിൽ വ്യതിചലനമുണ്ടാകാം എന്നു പ്രവാചകൻ ഇവിടെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. അതോ ടൊപ്പം അതിൽ നിന്നുള്ള മോചനവഴിയും നിർദ്ദേശി ക്കുന്നു. ഖുർആനും സുന്നത്തും സ്വീകരിക്കുക. മതത്തിലെ ഒന്നും രണ്ടും പ്രമാണങ്ങൾ അതാണ്. അതിനുപകരം പണ്ഡിത പുരോഹിതന്മാരെ അന്ധ മായി അനുകരിക്കേണ്ടതില്ല. അവർ ഈ പ്രമാണ ങ്ങൾക്കനുസൃതം വിശദീക രിക്കുന്നതിൽ മാത്രമേ പിൻപറ്റേണ്ടതുള്ളൂ എന്നു വ്യക്തമാകുന്നു.

#### സംഘടനാരാധന

ഇന്നു നാം സംഘടന കളെ അന്ധമായി ആരാധി ക്കുകയാണ്. സംഘടന എന്തു പറഞ്ഞാലും അതു തന്നെ പ്രമാണം. നേതാ ക്കൾ അങ്ങനെയാണിപ്പോൾ അനുയായി വൃന്ദങ്ങളെ പഠി പ്പിക്കുന്നതും പരിശീലിപ്പി ക്കുന്നതും. യഥാർത്ഥത്തിൽ സംഘടന അനിസ്ലാമികമ ല്ല. സംഘടനയുടെ ആവശ്യ കതയെ ആരും ചോദ്യം ചെയ്യേണ്ടതില്ല. പക്ഷെ ഇന്ന്, സംഘടന ദൈവത്തി ന്റെയോ പ്രവാചകന്റെയോ സ്ഥാനത്തെത്തി നിൽക്കു ന്നു. രാഷ്ട്രീയ പാർട്ടിക ളിലെ കേഡർസ്വഭാവം മത സംഘടനകളും അനുകരി ക്കുന്നു. അച്ചടക്കത്തിന്റെ വാളോങ്ങി, സംഘടനാവി രുദ്ധ മുദ്രകുത്തി പുറത്തേ ക്കെറിയാൻ അതിനിസാര നിമിത്തം മതി. തന്റെ ഊർജ്ജവും സമ്പത്തും സമ യവും സർവ്വ കഴിവുകളും സംവത്സരങ്ങളോളം നിര ന്തരം സംഘടനക്കായി

യെടുത്ത തെറ്റായ തീരുമാ നമോ നേതാക്കളിൽ ആരെ ങ്കിലും ചെയ്ത തെറ്റോ അഴിമതിയോ വിമർശിക്കു കയോ ചൂണ്ടിക്കാണിക്കു കയോ ചോദ്യം ചെയ്യു കയോ ചെയ്തുപോയാൽ ആ അനുയായിയുടെ കഥ കഴിഞ്ഞു. പഞ്ചപുച്ചമടക്കി, എല്ലാം സഹിച്ചു നേതാ ക്കൾക്ക് ഓശാന പാടി, നല്ലൊരു കുഞ്ഞാടായി നിന്നാൽ സംഘടനയുടെ ഏതു കുഞ്ചികസ്ഥാനത്തും എത്തിപ്പിടിക്കാം. സംഘടന എന്തും അയാൾക്കു ചെയ്തുകൊടുക്കും. സംഘ ടനയുടെ ഏതു ആജ്ഞയും ശിരസ്സാവഹിച്ചാൽ, എന്തു തീരുമാനവും സത്യാസത്യ വിവേചനമില്ലാതെ ചോദ്യം ചെയ്യാതെ അനുസരിച്ചാൽ, ബഡാ നേതാക്കൾക്ക് സല്യൂട്ടടിച്ചു നിന്നാൽ കിഡ്നിയോ ഹൃദയമോ കരളോ വരെ മാറ്റിക്കൊടു ക്കാൻ ലക്ഷങ്ങളോ കോടി കളോ പിരിച്ചുകൊടുക്കും. മറിച്ച് സംഘടനയുടെ വഴി വിട്ട നിലപാടിനെ ചോദ്യം ചെയ്തവൻ പട്ടിണി കിടന്നു ചത്താലും ഒരു അനുയായി പോലും തിരിഞ്ഞുനോക്കി ല്ല. അവിടെ ജീവകാരു ണൃമോ സാമൂഹ്യക്ഷേമമോ സാഹോദര്യ, അയൽപക്ക ബന്ധമോ, സേവന പ്രതിഫ ലമോ ഒന്നും കാണുകയില്ല. ആ വ്യക്തിയെ ഹത്യനട ത്താനോ തകർക്കാനോ നശിപ്പിച്ച് ഇല്ലായ്മ ചെയ്യാനോ മടിക്കില്ല. സംഘ ടനയും അതിലെ നേതാ ക്കളും എല്ലാ വിധേനയും അതിനു ഒത്താശ ചെയ്തു കൊടുക്കും. കണ്ടാൽ സലാം പോലും പറയില്ല. സലാം പറഞ്ഞാൽ മടക്കില്ല.

സമർപ്പിച്ച ഒരാൾ സംഘടന

ഒരേ വേദിയിലും സ്റ്റേജിലും പ്രവർത്തനരംഗത്തും ഒത്തൊരുമിച്ചിരുന്ന അവർ കഠിനശത്രുക്കളെപ്പോലെ പെരുമാറും. മുഖാമുഖം കണ്ടാൽ 'കവിൾകോട്ടി,' പല്ലിറുക്കി, മുഖം വീർപ്പിച്ചു കടന്നുപോകും. ആജന്മ ശത്രുക്കളെപ്പോലെ!

ഇവിടെയാണ് ഈ പ്രവാ ചകവചനത്തിന്റെ നിതൃപ്ര സക്തി ബോധ്യമാകുന്നത്. ഇത്തരം ഘട്ടത്തിൽ എന്തു കഠിനത്യാഗം ചെയ്തും അല്ലാഹുവിന്റെ കൽപന കൾ യഥാവിധി നിറവേറ്റുന്ന വനായി അല്ലാഹുവിനോടും റസൂലിനോടുമുള്ള ഗുണ കാംക്ഷ നിലനിർത്തി സത്യം മുറുകെ പിടിക്കുന്ന വനായി നിലകൊള്ളുക. അത്തരക്കാർ ഈ സമുദായ ത്തിൽ എന്നും കുറച്ചുണ്ടാ കും. വിരലിലെണ്ണാവുന്ന അവരുടെ എണ്ണസംഖൃയേ ക്കാൾ അവരുടെ വിശ്വാസ ദൃഢതയും ആത്മാർത്ഥ തയുമായിരിക്കും വലുതായി നിൽക്കുന്നത്. അവരെ കയ്യൊഴിയുന്നവർ ധാരാള മായിരിക്കും. എതിർക്കുന്ന വർ എമ്പാടുമുണ്ടാകും. അവർക്ക് ജീവിതം കുടുസ്സാ കും. അവർ എവിടെയും അവഗണിക്കപ്പെടുകയും പ രിഹസിക്കപ്പെടുകയും നിസ്കാരവൽക്കരിക്കപ്പെടു കയും ചെയ്യും. അവർക്കു വേദികളും അവസരങ്ങളും തടയപ്പെടും. അവരുടെ വിജ്ഞാനത്തിനോ സേവന ങ്ങൾക്കോ ചിന്തകൾക്കോ അഭിപ്രായങ്ങൾക്കോ വില കൽപ്പിക്കപ്പെടുകയില്ല. പക്ഷെ, അതൊന്നും അവരെ തളർത്തുകയില്ല. അവർ എന്തു ത്യാഗം സഹിച്ചും സത്യത്തിൽ ഉറ ച്ചുനിൽക്കും. ജനങ്ങൾ

ബഹിഷ്കരിച്ചതുകൊണ്ടോ പീഡിപ്പിച്ചതു കൊണ്ടോ പരിഹസിച്ചു ഒറ്റപ്പെടുത്തി യതു കൊണ്ടോ അവർ സത്യത്തിൽ നിന്ന് ഒളിച്ചോ ടുകയില്ല. അനീതിക്കു കൂട്ടു നിൽക്കില്ല. സത്യവും ധർമ്മവും നീതിയും ഉപേ ക്ഷിക്കില്ല. എന്തും തൃജിച്ച് അവർ സത്യം മുറുകെപി ടിച്ച് നിലകൊള്ളും.

#### നട്ടുച്ചക്കും കൂരിരുട്ട്

ഒരുദാഹരണം പറയട്ടെ. ഖുർആനും സുന്നത്തുമനു സരിച്ച് കാലനിർണ്ണയം നട ത്തുന്നതിൽ ശാസ്ത്രം നമ്മെ സഹായിക്കുന്നതി നാൽ ഒരു സംഘം ചന്ദ്രമാ സനിർണയത്തിനു ശാസ്ത്ര സംവിധാനത്തെ ഉപയോഗി ക്കുന്നു. ഇതൊരു മഹാപാ തകം പോലെ കരുതി അതിന്റെ വക്താക്കളെ ഔദ്യോഗിക സംഘടനകൾ വേട്ടയാടുന്നു. സഊദി അറേ ബൃയിൽ പോലും പണ്ഡിത ന്മാർ രണ്ടു ചേരിയായി ഇവ്വി ഷയത്തിൽ തർക്കം നടത്തു ന്നു. ഈ വർഷം (1436 ഹി) ദുൽഹിജ്ജ മാസം ഒന്നാം തിയ്യതി 14.09.2015 തിങ്കളാ ഴ്ചയാണെന്നും അന്നതനു സരിച്ച് കഅ്ബയുടെ കിസ്വാ മാറ്റം നടത്തു മെന്നും അറഫാദിനം 22.09.15 ചൊവ്വാഴ്ചയാ ണെന്നും ബലിപെരുന്നാൾ 23.09.15 ബുധനാഴ്ചയായിരി ക്കുമെന്നും സഊദി സുപ്രീം കൗൺസിൽ പണ്ഡിതവി ഭാഗം നേരത്തെ പ്രഖ്യാപി ച്ചു. ലോകം മുഴുവൻ വാർത്താ മാധ്യമങ്ങൾ ഇത റിയിച്ചു. പിന്നീടതാ അതെല്ലാം അട്ടിമറിഞ്ഞു. 14.09.15 തിങ്കളാഴ്ച (ദുൽഹിജ്ജ ഒന്ന്) നാം കേൾക്കുന്നു. ഞായറാഴ്ച

ഇന്നു നാം സംഘടന കളെ അന്ധമായി ആരാ ധിക്കുകയാണ്. സംഘടന എന്തു പറഞ്ഞാലും അതു തന്നെ പ്രമാണം. നേതാ ക്കൾ അങ്ങനെയാണി പ്പോൾ അനുയായി വൃദ ങ്ങളെ പഠിപ്പിക്കുന്നതും പരിശീലിപ്പിക്കുന്നതും. യഥാർത്ഥത്തിൽ സംഘ ടന അനിസ്ലാമികമല്ല. സംഘടനയുടെ ആവശ്യ കതയെ ആരും ചോദ്യം ചെയ്യേണ്ടതില്ല. പക്ഷെ ഇന്ന്, സംഘടന ദൈവ ത്തിന്റെയോ പ്രവാചക ന്റെയോ സ്ഥാനത്തെത്തി നിൽക്കുന്നു. രാഷ്ട്രീയ പാർട്ടികളിലെ കേഡർസ്വ ഭാവം മതസംഘടനകളും അനുകരിക്കുന്നു.

മക്കയുടെ അസ്തമായ ചക്ര വാളത്തിൽ പോലും ചന്ദ്രൻ 8 - 10 മിനുട്ടുകൾ ഉണ്ടെന്നും മാസാവസാന ദിവസമായ ഞായറാഴ്ച അമാവാസിയോടെ മാസപ്പി റവി സംഭവിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നും വ്യക്തമായി അറിഞ്ഞിട്ടും പടിഞ്ഞാറിൽ അസ്തമയ ചന്ദ്രനെ കണ്ടിട്ടില്ലാത്തതി നാൽ 15.09.15 ചൊവ്വാഴ്ചയാ യിരിക്കും ഒന്നാം തിയ്യതി. 23-ാം തിയ്യതി അറഫാദിനം. 24-ാം തിയ്യതി ഈദുൽ അള്പ്ഹായെന്നും മാറ്റിയ പ്രഖ്യാപനം. ഈ ഭൂമിഗോള ത്തിലെ ദിവസങ്ങളിലെ തിയതികളെ നമ്മുടെ ഇംഗി തങ്ങൾക്കൊത്തു മാറ്റാൻ ആരാണിവർക്ക് അധികാരം നൽകിയിട്ടുള്ളത്? ഇവി ടത്തെ പുരോഹിത

ന്മാരെപ്പോലെയുള്ള സലഫി പുരോഹിതർ അവിടെയും രാജാവിൽ സ്വാധീനം ചെലു ത്തി, ഭീഷണിപ്പെടുത്തി, തിയതി മാറ്റിക്കുക തന്നെ യാണ് ചെയ്തിരിക്കുന്ന തെന്നു വ്യക്തം. സഊദി യിലെ പുരോഹിതന്മാരെ രാജാവിനും ഭയമാണത്രെ.

സ്വസ്ഥമായി ഭരിക്കണ മെങ്കിൽ പുരോഹിതന്മാരെ തൃപ്തിപ്പെടുത്തണം. ലോകം മാറിയതറിയാത്ത രാജാക്കന്മാർ രാജ്യം ഭരിക്കു മ്പോൾ നട്ടുച്ചക്കും കൂരിരുട്ടാ യിരിക്കും. കൃത്യമായ തിയ്യ തിയിൽ ചെയ്യേണ്ട ഇബാദ ത്തുകളെ തെറ്റായ ദിവസ ത്തിലേക്ക് മാറ്റി നിശ്ചയിച്ച് ലോക മുസ്ലിംകളുടെ വിശുദ്ധ ആരാധനാ കാലത്തെ മാറ്റിമറിക്കുന്ന ഈ കൊടുംപാപത്തിന്റെ പാപഭാരം വഹി ക്കേണ്ടവരൊക്കെ വഹിക്ക ട്ടെ. അപ്പോഴും നോക്കൂ. ഒരു കൊച്ചുസംഘം ലോകത്തെ എല്ലായിടത്തും ഇതിൽ മനം നൊന്തും അല്ലാഹുവിനോട് ഹിദായത്തിനു പ്രാർത്ഥിച്ചും കഴിയുന്നു. കൃത്യദിവസങ്ങ ളിലെ ശരിയായ തിയ്യതി യിൽ ചെയ്യാൻ അല്ലാഹു കൽപിച്ച ആരാധനാ കർമ്മ ങ്ങൾ ചെയ്തും മാറ്റിമറിക്ക രുതെന്ന് ആഹ്വാനം ചെയ്ത സത്യത്തിൽ അടിയുറച്ചും അവർ നിൽക്കുന്നു. ആ കൊച്ചുസംഘം പരിഹാസ ങ്ങളും കുത്തുവാക്കുകളും എതിർപ്പുകളും ഏറ്റുവാങ്ങി ഏറ്റവും വലിയ ശരി ചെയ്ത് സത്യത്തിനു സാക്ഷികളായി നിലകൊ ള്ളുന്നു. പ്രവാചകന്റെ വചനം എത്രമാത്രം മഹോ ന്നതം. അല്ലാഹു അക്ബർ വലില്ലാഹിൽഹംദ്.

#### ഗവേഷണം

സാജിദ് ബക്കർ, തിരൂർ

# നിലവിളക്കിലെ ഇസ്ലാം

മൂസ്ലിം സമൂഹത്തിൽ ചില മുസ്ലിം തുലികാ നാമ ധാരികളുണ്ട്. ഏതു പ്രശ്ന ത്തിലും അവർ കൈകാലു കളിട്ടടിക്കും. പിഞ്ഞാണക്കട യിൽ മൂരി കയറിയെന്നതു പോലെ എല്ലാം അവർ തട്ടിമ റിച്ചിടും. അവർക്ക് സത്യാസ തൃവിവേചനത്തേക്കാൾ കൗതുകം മുസ്ലിമായി ജീവിച്ചു മരിക്കാനാഗ്രഹി ക്കുന്ന എല്ലാ നല്ലവരെയും ഇക്കിളിയാക്കി തുള്ളിച്ചാടി ക്കുന്നതിലാണ്. ഒരാവശ്യവു മില്ലെങ്കിലും, ഇസ്ലാമിനെ ക്കുറിച്ച് ഒരു ചുക്കും അറിയി ല്ലെങ്കിലും അവർ ത്രികാല ജ്ഞാനികളെ പോലെയാണ് എഴുതുകയും പറയുകയും ചെയ്യുന്നത്.

ശരാശരി മുസ്ലിം കൾക്കെല്ലാം നൂറ്റാണ്ടുക ളായി അറിയുന്ന ഒരു സത്യ മാണ് നിലവിളക്കു കൊളുത്തി ഉദ്ഘാടനം ചെയ്യുന്ന രീതി ഹൈന്ദവാ ചാരമാണെന്ന്. നിലവിളക്കു കൊളുത്തി/കൊളുത്തില്ല എന്നതു കൊണ്ട് എന്തെ ങ്കിലും നേട്ടമോ നാശനഷ്ട ങ്ങളോ ഉണ്ടായതായി ആരും ഇതുവരെ ഒന്നും സ്ഥിരീകരിച്ചിട്ടില്ല. പ്രാചീന ആഗ്ന്യാരാധനയുടെ പ്രതിരൂ പമാണ് നിലവിളക്ക്. ഹിന്ദു മത വിശ്വാസികൾ ഇന്നും ആരാധനയുടെ ഭാഗമെന്ന നിലയിൽ നിലവിളക്ക് കൊളുത്താറുണ്ട്. സന്ധ്യാ സമയത്തും മറ്റും അമ്പലങ്ങ ളിൽ അനേകം ദീപങ്ങൾ

കത്തിച്ചു വെയ്ക്കാറുണ്ട്. അവരാരും മുസ്ലിംകളെ പ്പോലെ എല്ലാ നല്ല കാര്യ ങ്ങളും 'ബിസ്മില്ലാഹി' പറ ഞ്ഞിട്ടല്ല തുടങ്ങാറ്. ക്രിസ്തുമത വിശ്വാസികൾ വിളക്കിൽ ഒരു കുരിശുകൂടി ഫിറ്റു ചെയ്ത് അതിനെ ക്രിസ്തീയവൽക്കരിച്ചു. അവർ ദീപങ്ങൾക്കു പകരം അനേകം മെഴുകുതിരിക ളാണ് കത്തിച്ചു വയ്ക്കാറ്. വായനാദിനം പോലുള്ള പരി പാടികളിൽ നിലവിളക്കു തന്നെ വേണമോ? അക്ഷരം വെളിച്ചമാണ് എന്ന ആശയ ത്തിനാണെങ്കിൽ സി.എഫ്. എൽ ബൾബോ, പന്തമോ, ചൂട്ടോ, റാന്തലോ, പെട്രോ മാക്സോ ഉപയോഗിക്കാമ ല്ലോ. നിലവിളക്കു തന്നെ വേണമെന്നെന്തിനാ ഇത്ര നിർബന്ധം. അങ്ങനെ വേണമെന്നത് സംഘ്പരിവാ റിനു മാത്രം ആവശ്യമുള്ളത ത്രെ.

നമ്മുടെ നിരീശ്വര, യുക്തിവാദ, ബഹുമത സമൂ ഹത്തിൽ പൊതുപരിപാടി കൾ എല്ലാവർക്കും യോജ്യ മായ വിധത്തിൽ നടത്തപ്പെ ടുകയാണ് വേണ്ടത്. ഹൈന്ദവ നിലവിളക്കും ക്രൈസ്തവ മെഴുകുതിരി കളും മുസ്ലിംകളുടെ ഖുർ ആൻ പാരായണ പ്രാർത്ഥന കളും മതവിശ്വാസവുമായി ബന്ധപ്പെട്ടതു തന്നെയാണ്. നിലവിളക്കു കൊളുത്തു കയോ പ്രാർത്ഥനാ വേള യിൽ എഴുന്നേറ്റു നിൽക്കു കയോ ചെയ്യാത്തവരും



ഉണ്ടാകാറുണ്ട്. അതുകൊ ണ്ടൊന്നും ഒരു മുസ്വീ ബത്തും ആർക്കും വരാനി ല്ല. പോലീസ് സ്റ്റേഷനുക ളിലും ഗവൺമെന്റ് സ്ഥാപ നങ്ങളിലും ആയുധപൂജ നിരോധിച്ചിട്ടുണ്ടല്ലോ. ആയുധം മനുഷ്യോപകാര വസ്തുക്കളാണ്. പുജക ളെല്ലാം ദൈവത്തിനാണ്. അപ്പോൾ ആ ആയുധം വെച്ചുള്ള പൂജ മുസ്ലിം കളും ക്രൈസ്തവരും മറ്റു മതക്കാരും ചെയ്യണമെന്ന് നിർബന്ധിക്കേണ്ടതുണ്ടോ?

'നിലവിളക്ക് കൊളു ത്താൻ പാടില്ലെന്നു ഖുർആ നിലുണ്ടോ?' നബിയിൽ നിന്ന് വിലക്കുണ്ടോ? ദൈവ, പ്രവാചക വചനങ്ങളിൽ ദീപത്തെ നിഷിദ്ധവസ്തു വെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടോ? മറിച്ച് ദീപദ്യുതി ദൈവികത യുടെ പ്രതീകമാണ്, പ്രപ ഞ്ചത്തിന്റെ പ്രഭയാണ് അല്ലാഹു എന്ന് 'അന്നൂർ' എന്ന ഖുർആൻ അദ്ധ്യായ ത്തിൽ 35-ാം വചനത്തിൽ പറയുന്നുണ്ട്; മഹാപണ്ഡിത ന്മാർ ദൈവപ്രഭയെ വ്യാഖ്യാനിച്ച് മഹാഗ്രന്ഥ ങ്ങൾ രചിച്ചിട്ടുണ്ട്. ദൈവ പ്രഭ വിളക്കിനോളം, വിള ക്കുമാടത്തോളം, പളുങ്കുപാ

ത്രത്തോളം, വെള്ളിനക്ഷത്ര ത്തോളം, സ്വയം കത്തുന്ന ഒലീവെണ്ണയോടുമൊക്കെ അല്ലാഹു തന്നെ ഉപമിച്ചിട്ടു ണ്ട്. അതിന്റെയെല്ലാം പ്രതീ കമായ നിലവിളക്കിനെയും അതുകൊളുത്തി ഉദ്ഘാടി ക്കുന്നതിനെയും മുസ്ലിംക ളെന്തിനു ഇത്ര അസഹി ഷ്ണുത പ്രകടിപ്പിച്ച് എതിർക്കുന്നതെന്തിനാ ണെന്ന് ബഹുമാന്യനായ ഡോ. ടി.കെ രവീന്ദ്രൻ (മാ തൃഭുമി 3/8/15) ചോദി ക്കുന്നു. മുഹമ്മദ് നബിയെ ജ്വലിക്കുന്ന ദീപം എന്നു വിശേഷിപ്പിച്ചതും അല്ലാഹു ആകാശഭൂമികളുടെ വിള ക്കാണ് എന്ന് അല്പാഹു സ്വാസ്ഥിത്വത്തെ തന്നെ വർണ്ണിച്ചതും മഹനീയ മാണ്. എന്നിട്ടും ആ വിള ക്കിനെ പ്രകാശിപ്പിച്ച് നടത്ത പ്പെടുന്ന ചടങ്ങിനെ അനി സ്ലാമികമെന്ന് മുദ്രകുത്തി മുസ്ലിം മന്ത്രിമാരടക്കം തള്ളിപ്പറയുന്നത് ദൈവദ്യ ഷ്ടാന്തങ്ങളെ നിരാകരിക്കു

ന്നതാണെന്നാണ് തുടർന്നു ഡോ. ടി.കെ.ആർ സമർത്ഥി ക്കുന്നത്. അദ്ദേഹം ലേഖനം അവസാനിപ്പിക്കുന്നത് ഇപ്ര കാരമാണ്. "ഖുർആനിലെ ആ ജ്വലിക്കുന്ന ദീപത്തെ സാക്ഷിയാക്കി കൊണ്ട് ചോദിക്കട്ടെ, വിദ്യാർത്ഥിക ളുടെ ഒരു സഭാമണ്ഡപ ത്തിന്റെ ഇത്തിരി വിസ്തൃതി യിലേക്ക് ഉൽബുദ്ധതയുടെ ദീപദീപ്തിയെ വിളിചാനയി ക്കുന്നത് എങ്ങനെ അനി സ്ലാമികമാവും?"

രവീന്ദ്രൻ സാറിനോട് വിനയാമ്പിതനായി പറയടെ, ഇസ്ലാമിലെ വിശ്വാസ, ആദർശ, നയ, തത്വശാ സ്ത്ര, ആചാര, അനുഷ്ഠാ ന, കർമ്മങ്ങൾക്കെല്ലാം കൃത്യവും കണിശവും വൃവ സ്ഥാപിതവുമായ ചട്ടക്കുടു കളുണ്ട്. ആ ചട്ടക്കൂടുകളിൽ നിന്ന് വൃതിചലിക്കലാണ് അനിസ്ലാമികത. അതനു സരിച്ച് ഏതൊരു നല്ല കാര്യ ത്തിന്റെയും ചടങ്ങിന്റെയും പ്രവർത്തനത്തിന്റെയും തുട

ക്കത്തിൽ ദൈവനാമം സ്മരിച്ചു അതങ്ങ് ലളിത മായി തുടങ്ങുക എന്ന ല്ലാതെ വെടിപൊട്ടിച്ചോ, തോക്കു ചുണ്ടിയോ, നാട മുറിച്ചോ, നിലവിളക്കു കൊളുത്തിയോ, കൊടിയു യർത്തിയോ മെഴുകുതിരി കത്തിച്ചോ സല്യൂട്ടടിച്ചോ വെടിമരുന്നിനു തീ കൊളു ത്തിയോ മറ്റേതെങ്കിലും ജാഡകളും കൃത്രിമ ഹാവ ഭാവങ്ങളും ദാടിമോടികളും കാണിച്ച് കാപട്യം പ്രകടിപ്പി ക്കലല്ല ഇസ്ലാം. പ്രകൃതിമ തമായ ഇസ്ലാം ഒന്നിലും ഈ മുസ്ലിം സമുദായത്തെ അനാഥമാക്കി വിട്ടിട്ടില്ല. എല്ലാറ്റിനും വ്യവസ്ഥകളും നിയമങ്ങളും നിർദ്ദേശങ്ങളും സന്മാർഗ്ഗ ഉപദേശങ്ങളും നൽകി അനുഗ്രഹിച്ചിട്ടുണ്ട്. അത് ശരിക്കും ഉൾക്കൊണ്ടി ട്ടുള്ള മുസ്ലിം 'ഒരിക്കലും നിലവിളക്ക് കൊളുത്തില്ല' എന്ന് പ്രഖ്യാപിക്കുമെന്നു മനസ്സിലാക്കിക്കാൾക.

പ്രതിവിധി

### ഓണാഘോഷവും സദ്യയും

പ്രഫ. കോയക്കുട്ടി ഫാറൂഖി

? ബഹുമത സമുഹത്തിൽ കഴിയുന്ന നമുക്ക് മതസൗഹാർദ്ദം കാത്തുസുക്ഷിക്കാതെ ഇവിടെ ജീവിക്കാൻ കഴിയില്ല. നമ്മുടെ രണ്ട് ഈദ് (ആഘോഷ)ദിനങ്ങളിലും ആരാധനയുമായി ബന്ധ പ്പെട്ട ചടങ്ങുകളിലൊന്നും അന്യമതക്കാർ പങ്കെടുക്കാറില്ല. എന്നാൽ നാം നൽകുന്ന പെരുന്നാൾ ഭക്ഷണം, സകാത്തുൽ ഫിത്വർ, ഉളുഹിയ്യത്ത് മാംസം, ഇഫ്ത്വാർ എന്നിവയെല്ലാം അവർ സസ ന്തോഷം സ്വീകരിക്കുന്നു. എന്നാൽ അവരുടെ ഓണം, ക്രിസ്തുമസ്, വിഷു തുടങ്ങിയ ആഘോ ഷങ്ങളിലും പിന്നീടവർ നടത്തുന്ന സദ്യകളിലും നമുക്ക് പങ്കെടുക്കാമോ? ഇസ്ലാമികമായി ഇതിന്റെ വിധിയെന്താണ്? (അബ്ദുസ്സത്താർ, മുക്കം)

= എല്ലാവരും പലവട്ടം ചർച്ച ചെയ്തിട്ടുള്ള, സജീവമായി കത്തിനിൽക്കുന്ന വിഷയമാണിത്. ഒരു ബഹുമത സമൂഹത്തിൽ മുസ്ലിംകൾ എങ്ങനെയായിരിക്കണമെന്നതിനും ഇസ്ലാമിൽ കൃത്യ മായ നിർദ്ദേശമുണ്ട്. പ്രവാചകൻ പറഞ്ഞു: എല്ലാവർക്കും അവരുടെ ഈദാഘോഷങ്ങളുണ്ട്. നമുക്ക് രണ്ട് ഈദുകളുണ്ട്. നോമ്പ് പെരുന്നാൾ, ഹജ്ജ് പെരുന്നാൾ – ഫിത്വർ, അള്പ്ഹാ – ആണവ. (മു സ്ലിം). അപ്പോൾ ഈ രണ്ട് ആഘോഷങ്ങളല്ലാത്ത മറ്റാഘോഷങ്ങളൊന്നും ഇസ്ലാമിലില്ല. മുഹ റാഘോഷം, നബിദിനാഘോഷം, ജീലാനി ദിനാഘോഷം, ജന്മദിനാഘോഷം തുട ങ്ങിയവയ്ക്കൊന്നും മതത്തിൽ നിർദ്ദേശമില്ല. അവ ബിദ്അത്തു – അനാചാരങ്ങൾ – കളാണ്. അതിനാൽ ഇതരമതസ്ഥരുടെയും മതാഘോഷങ്ങളിൽ മുസ്ലിംകൾക്കു പങ്കെടുക്കാവതല്ല എന്നത് വ്യക്തമാണ്. എന്നാൽ മറ്റു മതസ്ഥരുടെ ആഘോഷദിനങ്ങളിൽ അവർക്കായി തയ്യാറാക്കുന്ന സദ്യ കളിലും ഭക്ഷണത്തിലും നമുക്ക് പങ്കാളികളാകാൻ പറ്റുമോ?

അതിൽ വിരോധമില്ല. വിശുദ്ധ ഖുർആൻ പറയുന്നു: "മാതാപിതാക്കൾ അല്ലാഹു വിൽ പങ്കു ചേർക്കുന്ന -ശിർക്കായ - കാര്യങ്ങളിൽ നിങ്ങളെ നിർബന്ധിച്ചാൽ അവരെ ഒരിക്കലും അനുസരി ക്കരുത്. ഇഹലോകത്ത് അവ രോട് നല്ല നിലയിൽ സഹ വർത്തിക്കണം." (വി.ഖു. 31: 15). ശിർക്ക് ചെയ്യുന്ന മാതാ വിന്റെ മുലപ്പാൽ കുടിക്കാം. മാതാപിതാക്കൾ തരുന്ന ഭക്ഷ ണവും കഴിക്കാം. ശിർക്ക് ചെയ്യുന്നവരായാലും അവർക്ക് ജീവിതവിഭവവും സംരക്ഷ ണവും നൽകൽ വിശ്വാസിയായ മക്കളുടെ ബാധ്യതയുമാണ്.

ഖുർആന്റെ ഭാഷയിൽ ത്രിയേകസിദ്ധാന്തികളായ ക്രൈസ്തവരുടെയും പലതരം ശിർക്കും അക്രമവും ചെയ്യുന്ന യഹുദരുടെയും അറവുമാം സവും ഭക്ഷണവും മുസ്ലിം കൾക്കു തിന്നാം. നമ്മുടെ ഭക്ഷണം അവർക്കും അനുവദ നീയം. (വി.ഖു 5: 5). വിവാഹ മുല്യം നൽകി വേദക്കാരുടെ പവിത്രകളായ പെൺമക്കളെ വിവാഹം ചെയ്യാനും അനുവാ ദമുണ്ട്. (വി.ഖു 5: 5). എന്നാൽ ദൈവനാമത്തിലല്ലാതെ വിഗ്രഹ ങ്ങൾക്കായി അറുത്തതോ നേർന്നതോ ഒന്നും ഭക്ഷിക്കരു ത്. (വി.ഖു. 6: 121).

എന്നാൽ അവരുടെ ആരാ ധനകളിൽ പങ്കെടുക്കാൻ പാടി ല്ല. നമ്മുടെ ഈദിലെ ആരാ ധനാ കാര്യങ്ങളിൽ അവരാരും പങ്കെടുക്കാറില്ലല്ലോ. ഓണം, വിഷു, ക്രിസ്തുമസ് തുടങ്ങിയ വയിൽ നാമാരും പങ്കെടുക്കാറി ല്ല. ഇന്ന് ചുരുക്കം ചിലർ അമി താവേശത്തിൽ പങ്കെടുക്കുന്ന തിൽ ഇസ്ലാം മതം ഉത്തരവാ ദിയല്ല. പങ്കെടുക്കാനും പാടില്ല. ''നിങ്ങൾക്കു നിങ്ങളുടെ മതം. എനിക്ക് എന്റെ മതം. നിങ്ങൾ ആരാധിക്കുന്നതിനെ ഞാൻ ആരാധിക്കുന്നില്ല. ആരാധിക്കുകയുമില്ല. ഞാൻ ആരാധിക്കുന്നതിനെ നിങ്ങൾ ആരാധിക്കേണ്ടതില്ല. ഞാൻ ആരാധിക്കാനുമില്ല." (വി.ഖു.

109: 1 - 6).

ഇത്രയും പറയുമ്പോൾ ഉരു ത്തിരിയാറുള്ള ചില സംശയങ്ങ

ഇത രമത സ്ഥരുടെ ആഘോഷങ്ങളുടെ അടിസ്ഥാ നതത്വങ്ങൾ അനിസ്ലാമികമാ ണല്ലോ. അതിനാൽ അത്തരം ആഘോഷങ്ങളിലുണ്ടാക്കപ്പെ ടുന്ന ഭക്ഷണങ്ങളും സദ്യയു മൊക്കെ കഴിക്കാവതല്ലലോ

എല്ലാ മതവിഭാഗങ്ങളു ടെയും ആരാധനകൾക്കും ആഘോഷങ്ങൾക്കും അതിന്റേ തായ അടിസ്ഥാന ആശയാ ദർശങ്ങൾ ഉണ്ടാകും. അതിൽ ചിലത് അന്ധവിശ്വാസമാകാം. ഐതിഹ്യമാകാം. കെട്ടുകഥക ളാകാം. യാഥാർത്ഥ്യങ്ങളുമാ കാം. ഇബ്രാഹീമീ കുടുംബ ത്തിന്റെ ത്യാഗോജ്ജല സ്മര ണകൾ ഹജ്ജു പെരുന്നാളിന്റെ ചരിത്രകഥയായി തീർന്നതുപോ ലെ. അതുകൊണ്ടുതന്നെയാണ് അവരുടെ മതാഘോഷങ്ങളിൽ പങ്കെടുക്കരതെന്നു പറഞ്ഞത്. എന്നാൽ അവരുടെ പെരുന്നാ ളിന്റെ ദിവസം കുടിയായതി നാൽ അവരുണ്ടാക്കുന്ന ഭക്ഷണ ത്തിനു മതഛായ നൽകേണ്ടതി ല്ല. അയൽപക്കക്കാർ, സഹപ്ര വർത്തകർ, സ്നേഹിതന്മാർ, നാട്ടുകാർ എന്നൊക്കെയുള്ള സൗഹൃദങ്ങൾ ഊട്ടിയുറപ്പി ക്കുന്ന ഘടകമാണ് ഏതു വിഭാ ഗത്തിന്റെയും പെരുന്നാളുകളും അതിനുവേണ്ടി ഒരുക്കുന്ന സദ്യ കളും ഭക്ഷണവും. സൗഹൃദ, സ്നേഹ, സഹവാസ, പെരുമാ റ്റങ്ങൾക്കെല്ലാം മുന്തിയ പരിഗ ണന കൽപിക്കുന്ന ഇസ്ലാം അതിനൊന്നും എതിരല്ല. എല്ലാ മതവിഭാഗക്കാരും അവരവരുടെ മതാചാരപ്രകാരം വിവാഹങ്ങൾ നടത്തുന്നു. ചടങ്ങുകൾക്കു ശേഷമുള്ള വിവാഹസദ്യയിൽ നാനാജാതി മതസ്ഥരും പങ്കെ ടുക്കുന്നു. നാം നടത്തുന്ന വിവാഹസദ്യകളിലേക്ക് എല്ലാ മതസ്ഥരേയും ക്ഷണിക്കാറുമു ണ്ട്. ആരും ഇത് നിഷിദ്ധമായി കാണുന്നില്ല. കാണേണ്ടതുമില്ല. ഈ തിരിച്ചറിവ് എല്ലാറ്റിലും

ഉണ്ടാകണം.

2. മുസ്ലികൾ ചെയ്തുവ രുന്ന മൗലീദുകൾ/ഉറൂസുകൾ/ നേർച്ച വഴിപാടുകൾ/മരിച്ച വർക്കുള്ള അടിയന്തരങ്ങൾ എന്നിവയിലൊക്കെ ഉണ്ടാക്ക പ്പെടുന്ന ഭക്ഷണം നിഷിദ്ധമാണ ല്ലോ. അതുപോലെ തന്നെയല്ലേ ഓണം, വിഷു, ക്രിസ്തുമസ് സദ്യകളും?

ഈ ഉപമ ശരിയല്ല. കാരണം ഇപ്പറഞ്ഞവയുടെ ഉദ്ദേശ്യം -നിയ്യത്ത് - ഇസ്ലാം മതവിശ്വാ സികൾ തന്നെ ചെയ്യാൻ പാടി ല്ലാത്ത അനിസ്ലാമിക അടിത്ത റയിലാണ്. ഇത് ചെയ്യുന്ന മുസ്ലിംകൾ തന്നെ ശിർക്കി ബിദ് അ ത്തു കളി ലേക്കും ലേക്കും എത്തിക്കുന്ന നിയമവി ധേയമല്ലാത്ത ആചാരങ്ങളാണ്. അത്തരം അവസരങ്ങളിലുണ്ടാ ക്കപ്പെടുന്ന സദ്യകളിലൂടെ മരി ച്ചവരുടെ തവസ്സുൽ ഇസ്തി ഗ്വാസ - ഇസ്തിആന ബർക്കത്ത് – നിഅ്മത്ത് – ഹക്ക് ജാഹ് തുടങ്ങിയ അഭൗതിക നന്മയോ തിന്മ തടയലോ 'പുണൃഭോജന'മോ ഒക്കെ ആയിട്ടാണ് അതിന്റെ വക്താ ക്കൾ തന്നെ വിശേഷിപ്പിക്കുന്ന ത്. തീർത്ഥജലം, തീർത്ഥാന്നം, പുണ്യഭസ്മം, തീർത്ഥയെണ്ണ, അരവണ എന്നൊക്കെ പറ യുന്ന മറ്റു മതസ്ഥർ അവരുടെ ദേവാലയങ്ങളിൽ നിന്ന് വിതരണം കൊണ്ടുവന്നു ചെയ്യുന്ന ഗണത്തിലാണീ ഭക്ഷ ണത്തിന്റെ ഉദ്ദേശ്യം നിലകൊ ള്ളുന്നത്. ഇതൊന്നും ഇസ്ലാ മിക പ്രമാണങ്ങളിൽ കണ്ടെ ത്തുക സാധ്യമല്ല. എന്നാൽ ഓരോ വിഭാഗവും പെരുന്നാൾ ദിവസങ്ങളിൽ ആ വീട്ടു കാർക്കും കുടുംബങ്ങൾക്കും സുഹൃത്തുക്കൾ അയൽവാ സികൾക്കു മൊക്കെയായി തയ്യാറാക്കുന്ന വിഭവങ്ങൾക്കും സദൃകൾക്കും ഇങ്ങനെ ലക്ഷ്യങ്ങളില്ല എന്നാ ണ് നമ്മുടെ അറിവും അനുഭ വവും. അല്ലാഹു ഏറ്റവും അറി യുന്നവൻ.



 $\Omega$ ദീസിനെ അല്പാഹു സംരക്ഷിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന് മുസ്ലിം ലോകം പറയു മ്പോൾ ചില അല്പജ്ഞാനി കൾ മനസ്സിലാക്കുന്നത് ഖുർ ആനെ അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ച തുപോലെ തന്നെ സംരക്ഷി ച്ചിട്ടുണ്ടെന്നാണ്, സംരക്ഷണ ത്തിന്റെ വിഷയത്തിൽ ഖുർ ആന് യാതൊരു പ്രത്യേകത യുമില്ലെന്നുമാണ്. ഈ തെറ്റി ധാരണ കൊണ്ടാണ് ഹദീസും പ്രമാണത്തിന്റെ വിഷയത്തിൽ ഒന്നാം പ്രമാണം തന്നെയാണെന്ന് ഇവർ വാദിക്കുന്നത്. ഹദീ സിൽ ശരിയും തെറ്റും ഉണ്ട്. ഹദീസ് സ്വീകരിക്കുവാൻ പരമ്പര(സനദ്) വേണം. പര മ്പരക്കും ആശയത്തിനും

ധാരാളം വൃവസ്ഥകൾ ഉണ്ടാ യിരിക്കണം. ഹദീസ് നബി(സ) യും സഹാബി മാരും ഗ്രന്ഥത്തിൽ ക്രോഡീ കരിച്ചിട്ടില്ല. ഇവ മുസ്ലിം ലോകം അംഗീകരിക്കുകയും പ്രഖ്യാപിക്കുകയും ചെയ്യു മ്പോൾ തന്നെ ഖുർആനെ അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ചതു പോലെ ഹദീസിനെ സംര ക്ഷിച്ചിട്ടില്ലെന്ന് ഏതൊ രാൾക്കും സുവ്യക്തമാകും.

ഹദീസിനെ അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന് നാം പറയുമ്പോൾ ഉദ്ദേശിക്കുന്നത് താഴെ വിവരിക്കുന്ന സത്യ ങ്ങളാണ്.

 ഹദീസുകൾക്ക് പരമ്പര ഹദീസ് പണ്ഡിതന്മാരി ലൂടെയും ചരിത്രകാർമാരിലു ടെയും അല്ലാഹു നമുക്ക് എത്തിച്ചു തന്നു. പരമ്പര ഇല്ലാത്തതിന് ഹദീസ് എന്ന് സാങ്കേതികമായി പറയുകയി ല്ലെന്ന് പ്രഖ്യാപിക്കുവാൻ ഹദീസ് പണ്ഡിതന്മാർക്ക് അല്ലാഹു ബുദ്ധി നൽകി.

2. ഹദീസിന്റെ പരമ്പര യിൽ വരുന്ന വൃക്തികളുടെ സ്വഭാവവും അവരുടെ മറ്റു ചരിത്രങ്ങളും കാലഘട്ടവും മറ്റും അല്ലാഹു നമുക്ക് ഹദീസ് പണ്ഡിതന്മാരി ലൂടെയും ചരിത്രകാരൻമാരി ലൂടെയും എത്തിച്ചു തന്നു. വിമർശനത്തിന് മുൻഗണന നൽകണമെന്ന് ഹദീസിന്റെ അടിസ്ഥാന നിയമമായി പ്രഖ്യാപിക്കുവാനുള്ള ബുദ്ധിക്ക് തൗഫീഖ് നൽകി.

- 3. ഹദീസിന്റെ ആശയ ത്തിന് താഴെ പറയുന്ന വൃവ സ്ഥകൾ ഖുർആനിന്റെയും സ്വഹാബിവര്യൻമാരുടെ തീരുമാനത്തിന്റെയും മനു ഷ്യർ പൊതുവായി അംഗീക രിക്കുന്ന പൊതു തത്വങ്ങളു ടെയും അടിസ്ഥാനത്തിൽ നിശ്ചയിക്കുവാൻ ഹദീസ് പണ്ഡിതന്മാർക്ക് അല്ലാഹു ബുദ്ധിയും തൗഫീഖും നൽകി. അവ ഏതൊക്കെ യെന്നു നോക്കാം.
- 1. ഭാഷാ സ്ഫുടതയില്ലാ യ്മ. പ്രവാചകൻ ശുദ്ധവും സ്ഫുടവുമായ അറബി ഭാഷ യാണ് സംസാരിച്ചത്. അതി നാൽ ഹദീസ് എന്ന പേരിൽ ഉദ്ധരിക്കപ്പെട്ട വചനങ്ങൾക്ക് ഭാഷാ ശുദ്ധിയില്ലെങ്കിൽ വ്യാജമാണെന്ന് വിധിക്കപ്പെ ട്ടു.
- 2. ആശയപരമായ വൈക ല്യം. ഇസ്ലാമിക നിയമ സംഹിതകളെല്ലാം തന്നെ ബുദ്ധിക്കും ചിന്തക്കും നിര ക്കുന്നതാണ്. അതിന്നെതി രായി പറയപ്പെടുന്ന വചന ങ്ങൾ തള്ളപ്പെടും.
- 3. ഖുർആനിലെ വ്യക്ത മായ നിയമങ്ങൾക്ക് വിരുദ്ധ മായവ തള്ളപ്പെടണം.
- 4. ചരിത്ര യാഥാർത്ഥ ങ്ങൾക്ക് വിരുദ്ധമായവ തിര സ്കരിക്കപ്പെടും. വിശ്വാസ കാര്യങ്ങൾക്ക് 'ഖബറുൽ വാഹിദ്' തെളിവിന് പറ്റുകയി 鉙.
- 5. റിപ്പോർട്ടു ചെയ്യുപ്പെട്ട വചനങ്ങൾ അതിശയോക്തി പരമോ പക്ഷപാതപരമോ ആയിരിക്കുവാൻ പാടില്ല.
- 6. റസൂലിന്റെ ഒരു വചനം ഒറ്റപ്പെട്ട ചിലർ മാത്രം റിപ്പോർട്ട് ചെയ്യുവാൻ പാടില്ല.
  - 7. അതിശയോക്തി

- കലർന്ന ശിക്ഷയോ പ്രതിഫ ലമോ വാഗ്ദാനം ചെയ്യുന്ന വചനങ്ങൾ ദുർബലമായവ യാണ്.
- 8. പ്രവാചകന്റെ അനുയാ യികളുടെ മേലോ കുടുംബ ത്തിന്റെ മേലോ കുറ്റാരോ പണം ചെയ്യുന്ന ഹദീസുകൾ തള്ളപ്പെടും.
- 9. ഖുർആന്റെ സിദ്ധാന്ത ങ്ങൾക്ക് വിരുദ്ധമായവ ഉപേ ക്ഷിക്കപ്പെടും.
- 10. നബിയുടെ സർവ്വ സമ്മതമായ വചനങ്ങൾക്ക് വിരുദ്ധമായവ സ്വീകാര്യമല്ല. ഇസ്ലാമിന്റെ അടിസ്ഥാനപ രവും മൗലികപരവുമായ തത്വങ്ങൾക്ക് എതിരാകു വാൻ പാടില്ല.
- പരമ്പരക്ക്(സനദിന്) ഖൂർ ആന്റെയും ഹദീസിന്റെയും സഹാബിമാരുടെ തീരുമാന ത്തിന്റെയും മനുഷ്യർ അംഗീ കരിക്കുന്ന പൊതു തത്വങ്ങ ളുടെയും അടിസ്ഥാനത്തിൽ വ്യവസ്ഥ നിശ്ചയിക്കുവാനും ഹദീസ് പണ്ഡിതന്മാർക്ക് അല്പാഹു ബുദ്ധിയും തൗഫീഖും നൽകികൊണ്ട് അല്ലാഹു ഹദീസിനെ സംര ക്ഷിച്ചു.
- 1. നിവേദകൻ തന്നെ സന്നിഹിതനായിരുന്നു വെന്നോ പ്രവാചകൻ പറ ഞ്ഞതായി കേട്ടുവെന്നോ പ്രസ്താവിച്ചിരിക്കേണ്ടതും നിവേദക പരമ്പര പ്രവാചക നിൽ ചെന്ന് പരുവസാനി ക്കേണ്ടതുമാകുന്നു.
- 2. നിവേദക പരമ്പരയിൽ ഓരോരുത്തരും പരസ്പരം കണ്ടതായും ശ്രവിച്ചതായും തെളിഞ്ഞിരിക്കണം.
- ഓരോ നിവേദകനും കേൾക്കുന്ന അവസരത്തിൽ കേട്ടത് യഥാവിധി ഗ്രഹി ക്കത്തക്ക വിധത്തിൽ പ്രായം

- എത്തിയവനാകണം.
- 4. നിവേദകരിൽ പ്രവാച കൻ വരെയുള്ള ഓരോരു ത്തരും സതൃത്തിലും ഭക്തി യിലും സൽസ്വഭാവത്തിലും സുപ്രസിദ്ധരായിരിക്കണം. അജ്ഞാതരായിരിക്കുവാൻ പാടില്ല. ശിയാ, ഖദ്രി, റാഫി ളീ, മുർജി മുതലായ പാർട്ടി കളോട് പ്രത്യേകം താൽപര്യം കാണിക്കുവാൻ പാടില്ല. നീതിമാനായിരി ക്കുക എന്ന തത്വത്തിന് എതിരാവുന്നതിനാൽ ഇവ രുടെ ഹദീസുകൾ വർജ്ജി ക്കുന്നതാണ്.
- 5. നിവേദകന്റെ പേര്, അറിയപ്പെടുന്ന പേര്, മാതാ പിതാക്കളുടെ പേര്, തൊഴിൽ, സ്ഥാനപ്പേര് ഇവ വ്യക്തമായി അറിഞ്ഞിരിക്ക ണം.
- 6. ഏതെങ്കിലും കുറ്റ ങ്ങൾക്ക് ശിക്ഷിക്കപ്പെട്ട വനോ അസതൃവാദിയോ ആകരുത്.
- 7. നിവേദകൻ അശ്രദ്ധനാ കരുത്.
- ഊഹിച്ച് പറയുന്നവനാ വരുത്.
- 9. ഓർമ്മക്കുറവ് സംഭവി ച്ചവനാകരുത്.
- 10. ഏറ്റവും വിശ്വ സ്തന്മാർക്ക് എതിരായി പറ യുന്ന വിശ്വസ്തനാവരുത്. ഇവരുടെ ഹദീസ് ശാദ്ആ ണെന്ന് പറഞ്ഞു തള്ളപ്പെ
- 11. നേരിട്ട് കണ്ണി മുറിഞ്ഞ വരാവരുത്.
- 12. നേരിട്ട് കേട്ടു ശൈഖിനെ ഉപേക്ഷിച്ച് അദ്ദേ ഹത്തിന്റെ മുകളിൽ ഉള്ള ശൈഖിലേക്ക് ചേർത്തിപ്പറ യുന്നവൻ ആയിരിക്കരുത്.

(കടപ്പാട്: 2005 ഫെബ്രവ

രിയിൽ പ്രസിദ്ധീകരിക്കപ്പെട്ട 'സ്വഹീഹ് മുസ്ലിം സമ്പൂർണ്ണ മലയാള പരിഭാ ഷ'യുടെ ആമുഖം, കുഞ്ഞി മുഹമ്മദ് പറപ്പൂർ എഴുതിയ സുന്നത്ത്: മുസ്ത്വഫാ കമാൽ പാഷ എഴുതിയ അസ്സിഹാഹുസ്സിത്ത: ഇബ്നു ഹജറിന്റെ നുഖ്ബഃ)

#### താഴെ പറയുന്നവ അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ച ഹദീസുകളല്ല

- നബി (സ)ക്ക് സിഹ്റ്: ബോധിച്ച് ആറ് മാസ ത്തോളം ബുദ്ധിഭ്രമം ബാധിച്ച് എന്ന് പറയുന്ന ഹദീസ് മുകളിൽ വിവരിച്ച വ്യവസ്ഥകളിലൂടെ അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ച ഹദീസല്ല.
- 2. പ്ലേഗ് രോഗം ജിന്നുക ളാണ് ഉണ്ടാക്കുന്നത് എന്നു പറയുന്ന ഹദീസും സംഗീ തോപകരണങ്ങൾ ഹറാമാ ണെന്ന് പറയുന്നവയും.
- അപസ്മാര രോഗം ജിന്നുകളാണ് ഉണ്ടാക്കുന്നത് എന്ന് പറയുന്ന ഹദീസ്. ഇവ യെല്ലാം ജനങ്ങളെ ചൂഷണം ചെയ്യുവാൻ ഉദ്ദേശിക്കുന്നവർ സംരക്ഷിക്കുന്നവയാണ്.

4.മലക്കിനെയും ജിന്നുക ളെയും 'അല്ലാഹുവിന്റെ ദാസൻമാരെ എന്നെ സഹാ യിക്കുവീൻ' എന്നു പറഞ്ഞു വിളിച്ച് സഹായം തേടിയാൽ അവർ സഹായിക്കുമെന്ന് പറയുന്ന വർത്തമാനങ്ങൾ അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ച ഹദീ സുകളല്ല.

- വത്റിൽ ഖുനൂത്ത് ഓതൽ സുന്നത്താണ് എന്ന് പറയുന്ന ഹദീസുകൾ.
- ബറാത്ത് രാവിന്റെ ശ്രേഷ്ഠത പറയുന്ന ഹദീസു കളും തസ്ബീഹ് നമസ്കാര ത്തിന്റെ ഹദീസും.

ഹദീസിനെ അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന് മുസ്ലിം ലോകം പറയു മ്പോൾ ചില അല്പജ്ഞാ നികൾ മനസ്സിലാക്കുന്നത് ഖുർആനെ അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ചതുപോലെ തന്നെ സംരക്ഷിച്ചിട്ടു ണ്ടെന്നാണ് സംരക്ഷണ ത്തിന്റെ വിഷയത്തിൽ ഖുർആന് യാതൊരു പ്രത്യേകതയുമില്ലെന്നുമാ ണ്. ഈ തെറ്റിധാരണ കൊണ്ടാണ് ഹദീസും പ്രമാണത്തിന്റെ വിഷയ ത്തിൽ ഒന്നാം പ്രമാണം തന്നെയാണെന്ന് ഇവർ വാദിക്കുന്നത്.

- 7. ഈസാ നബി(അ) മുഹമ്മദ് നബിയുടെ ഖബ റിന്റെ അടുത്തുവന്ന് യാമുഹ മ്മദ് എന്ന് വിളിച്ചാൽ ഉത്തരം നൽകുമെന്ന് പറയുന്ന ഹദീ സ്.
- 8.സ്ത്രീകൾ ജുമഅ:ക്കും ജമാഅത്തിനും പള്ളിയിൽ വരാതെ വീട്ടിൽ വെച്ച് നമ സ്കരിക്കലാണ് ഉത്തമം എന്ന് പറയുന്ന ഹദീസുകൾ.
- മുഹമ്മദ് നബി(സ) ആരാധിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ല എന്ന് പറയുന്ന ഹദീസ്. കണ്ണേ റിന്റെ ഹദീസുകളും.
- 10. ഹജറുൽ അസ്വദ് പരലോകത്തു ഉപകാരം ചെയ്യുമെന്ന് പറയുന്ന ഹദീ സ്. ഇവയെല്ലാം അറബിനാ ട്ടിലെ ചില മെയല് വിമാരും സാകളാണ്. മൂന്നു പള്ളിക ളിൽ മാത്രമാണ് ഇത്തികാഫ് ഇരിക്കുവാൻ പാടുള്ളൂ എന്ന് പറയുന്ന

ഹദീസും അപ്രകാരം തന്നെ.

ഖുർആനെ അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ചതു കൊണ്ട് ഖുർ ആന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ഹദീസിൽ ശരിയും തെറ്റും നമുക്ക് വേർതിരിക്കാം. ഈ വീക്ഷണത്തിൽ ഖുർആന്റെ സംരക്ഷണ പരിധിയിൽ ഹദീസിന്റെ സംരക്ഷണവും പ്രവേശിക്കുമെന്ന് പറയാം. ഇതാണ് 'സുല്ലമി' ഹദീസ് രണ്ടാം പ്രമാണമോ? എന്ന ഗ്രന്ഥത്തിൽ എഴുതിയത്. മറുപടി: 3 ന്റെ അവസാന ഭാഗത്ത് അദ്ദേഹം ഇതു വ്യക്തമാക്കിയിട്ടുണ്ട്. മറുപടി 4-ാം അധ്യായത്തിൽ ഖുർ ആനെ സംരക്ഷിച്ച നിലക്ക് ഹദീസിനെ സംരക്ഷിക്കപ്പെ ട്ടിട്ടില്ല എന്നും ആയത്തിൽ പറയുന്നത് ഖുർആന്റെ പ്രത്യേക സംരക്ഷണമാ ണെന്നും സുല്ലമി സവി സ്തരം വിവരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നുണ്ട്. ഇതെല്ലാം വെട്ടിമാറ്റിയാണ് ഖുർആനെ അല്പാഹു സംരക്ഷിച്ചതു പോലെ ഹദീസിനെയും സംരക്ഷിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന് സുല്ലമി എഴുതിയിട്ടുണ്ടെന്ന് ഇവർ ജൽപിക്കുന്നത്. എങ്കിൽ എന്തിനാണ് സുല്ലമിയെ ഹദീസ് നിഷേധിയും ചേക ന്നൂരുമായി വിമർശിക്കുന്നത്. അൽഫനാർ മാസിക കഴിഞ്ഞ ലക്കത്തിലാണ് ഖുർആന്റെ സംരക്ഷണവും ഹദീസിന്റെ സംരക്ഷണവും ഒരുപോലെയല്ല എന്ന് അദ്ദേഹം എഴുതുന്നത്. ഈ ലക്കം പ്രസിദ്ധീകരിക്കുന്ന തിന്റെ 15 വർഷം മുമ്പ് മുജാ ഹിദ് പ്രസ്ഥാനം പിളർന്നത് മുതൽ തുടങ്ങിയതാണ് ഈ വിമർശനം. ഇതു നുണയാ യിരുന്നുവെന്ന് ഇപ്പോൾ നിങ്ങൾ തന്നെ പ്രഖ്യാപിക്കു കയാണ്.

### ഈ ഹദീസ് നിങ്ങളെടുക്കുമോ? - 7 അബ്ദുറഹിമാൻ ഇരിവേറ്റി

# കുതിര, സ്ത്രി, വിട് ദുംശ്ശകുനങ്ങളോ?

കല്യാണം കഴിക്കണമെന്നും, കഴിപ്പിച്ച് കൊടുക്കണമെന്നും ഖുർആൻ നമ്മോട് കൽപിക്കുക തന്നെ ചെയ്യുന്നു. ദുശ്ശകുനത്തെ കൂട്ടു കൂട്ടിയെ കഴിയൂ എന്നാണോ ഈ കൽപനയുടെ അർത്ഥം? വീട് എന്ന മനുഷ്യന്റെ മധുരസാപ്നത്തെ നബിവചനങ്ങൾ പ്രോത്സാഹിപ്പിക്കുന്നു. വീട് മനു ഷ്യന്റെ സൗഭാഗ്യത്തിലെ ഒരിനമായിട്ടാണ് നബി(സ) എണ്ണിയിട്ടുള്ളത്. "ഭൂമി നിറയെ വിഭവങ്ങളാണ്. എന്നാൽ അതിലെ നല്ലൊരു വിഭവമാണ് നല്ല സ്ത്രീ (ഭാര്യ)" എന്നാണല്ലോ നബി(സ) പ്രസ്താവിച്ചിട്ടുള്ളത്. ആ നല്ല വിഭവം എങ്ങനെയാണൊരു ദുശ്ശകനുമാവുക?

സ്വഹീഹുൽ ബുഖാരി യിലെ ഒരു ഹദീസ് കാണുക: "ഇബ്നു ഉമർ(റ) പറയുന്നു. കുതിര, സ്ത്രീ, വീട് എന്നിവ മൂന്നിലുമാണ് ദുഃശ്ശകുനമമെന്ന് തിരുമേനി(സ) അരുളുന്നത് ഞാൻ കേട്ടിട്ടുണ്ട്." (സി.എൻ അഹ്മദ് മൗലവിയുടെ ബുഖാരി പരിഭാഷ 1202)

ഇനി വേറൊരു ഹദീസ് കാണുക.

അനസ്(റ) പറയുന്നു. തിരു മേനി അരുളി. കുതിരയുടെ നെറുകയിലാണ് 'ബറക്കത്ത്' നിലകൊള്ളുന്നത്. (അതേ പരി ഭാഷ 1197).

മറ്റൊരു ഹദീസ് ഇങ്ങനെ യാണ്: ഇബ്നു ഉമർ(റ) പറ യുന്നു. യുദ്ധത്തിൽ കൈവന്ന ധനം പങ്കിടുമ്പോൾ കുതിരക്ക് രണ്ടോഹരിയും കുതിരപ്പടയാ ളികൾക്ക് ഒരു ഓഹരിയുമാണ് തിരുമേനി(സ) കൊടുക്കാൻ

നിശ്ചയച്ചിരുന്നത്. (അതേ പരി ഭാഷ 1203).

ഈ മൂന്ന് ഹദീസുകൾ വായിക്കുന്ന ഏതൊരാളും അന്തിച്ചിരുന്ന് പോകും. ഇതിൽ ആദ്യത്തെ (1202)ന്റെ ഉള്ളടക്കം അതീവ ഗുരുതരവും ഒരാൾക്കും ഉൾക്കൊള്ളാൻ കഴിയാത്തതുമാണ്. കുതിര, സ്ത്രീ, വീട് എന്നിവയിൽ ദുശ്ശ കനുമുണ്ടെന്നാണതിൽ പറയു ന്നത്! കുതിര നമ്മുടെ പ്രദേ ശത്ത് വ്യാപകമായ രീതിയിൽ വളർത്തപ്പെടുന്ന ഒരു മൃഗമല്ല. അതിനാൽ അതിൽ ദുശ്ശകുന മുണ്ടായാലും നമ്മെയത് പെട്ടെ ബാധിക്കുകയില്ല! തൽക്കാലം ആ ദുശ്ശകുനത്തെ വീട്ടിൽ വളർത്തേണ്ടെന്ന് വയ്ക്കാം. അതുള്ളോടത്തേക്ക് പോകേണ്ടെന്നു വയ്ക്കാം! അതു പോലെ യല്ലല്ലോ സ്ത്രീയും വീടും. പ്രസവിച്ച ഉമ്മ തന്നെ സ്ത്രീയാണല്ലോ. സഹോദരിയും സ്ത്രീ തന്നെ. കല്യാണം കഴിക്കേണ്ടതും സ്ത്രീയെയല്ലേ? വീട് വെക്കാ തെയും കല്യാണം കഴിക്കാ ജീവിയ്ക്കാൻ തെയും ആർക്കും കഴിയില്ലല്ലോ!

കല്യാണം കഴിക്കണമെ ന്നും, കഴിപ്പിച്ച് കൊടുക്കണ മെന്നും ഖുർആൻ നമ്മോട് കൽപിക്കുക തന്നെ ചെയ്യുന്നു. ദുശ്ശകുനത്തെ കൂട്ടു കൂട്ടിയെ കഴിയു എന്നാണോ ഈ കൽപനയുടെ അർത്ഥം? വീട് എന്ന മനുഷ്യന്റെ മധുരസ്വ പ്നത്തെ നബിവചനങ്ങൾ പ്രോത്സാഹിപ്പിക്കുന്നു. വീട് മനുഷ്യന്റെ സൗഭാഗ്യത്തിലെ ഒരിനമായിട്ടാണ് നബി(സ) എണ്ണിയിട്ടുള്ളത്. "ഭൂമി നിറയെ വിഭവങ്ങളാണ്. എന്നാൽ അതിലെ നല്ലൊരു വിഭവമാണ് നല്ല സ്ത്രീ (ഭാര്യ)" എന്നാ ണല്ലോ നബി(സ) പ്രസ്താവി ച്ചിട്ടുള്ളത്. ആ നല്ല വിഭവം എങ്ങനെയാണൊരു ദുശ്ശകനു മാവുക? മുകളിൽ പറഞ്ഞ ഹദീസ് നല്ല സ്ത്രീയെ വാഴ്ത്തുകയോ ചീത്ത സ്ത്രീയെ താഴ്ത്തുകയോ അല്ല ചെയ്യുന്നത്. എല്ലാ സ്ത്രീകളെയും കരിമ്പട്ടികയി ലങ്ങ് ചേർക്കുകയാണ്.

എന്നാൽ നമുക്കെന്നല്ല, ഹദീസുപ്രേമികൾ (ഖുർആൻ പോലെ തന്നെ തെറ്റില്ലാത്ത താണ് ഹദീസുകളും എന്ന് വാദിക്കുന്നവർ)ക്കും സ്വഹീ ഹുൽബുഖാരിയിലെ ഈ ഹദീസ് നടപ്പാക്കാനാവുകയില്ല എന്നതിൽ നമുക്കാശ്വസിക്കാം. അവർക്കും പെണ്ണ് കെട്ടാ തെയും വീട് വെക്കാതെയും കഴിയില്ലല്ലോ.

ഈ ഹദീസ് അല്ലാഹു വിന്റെ വചനമായ ഖുർആന് എതിരാണ്. പ്രകൃതി (അല്ലാ ഹുവിന്റെ സുന്നത്ത്)ക്കും എതി രാണ്. സർവ്വോപരി അപ്രായോ ഗികവുമാണ്, അപമാനകരവു മാണ്.

താഴെയുള്ള രണ്ട് ഹദീസു കൾ നോക്കൂക. 'ദുശ്ശ കുന'മുള്ള കുതിരയുടെ നെറു കയിൽ തന്നെയാണത്രേ ബറ ക്കത്തും കുടികൊള്ളുന്നത്! ഈ രണ്ട് ഹദീസുകൾ തമ്മിൽ 'ഹദീസ് പ്രേമികൾ' എങ്ങനെ യാണാവോ വിളക്കിച്ചേർക്കു ന്നത്!

മുന്നാമത്തെ ഹദീസ് പ്രകാരം കുതിരയെയും കുതി രപ്പടയാളിയെയും വാക്കാൽ മാത്രമല്ല യുദ്ധാർജ്ജിത ധന ത്തിൽ നല്ല പങ്ക് നൽകി ക്കൊണ്ട് തന്നെ പ്രോത്സാഹി പ്പിക്കുന്നു. 'ദുശ്ശകുന'ത്തിന് രണ്ടോഹരി! 'ദുശ്ശകുന'ത്തെ പോറ്റുന്നവന് ഒരു ഓഹരിയും!

ഈ ഹദീസുകളുടെ സന ദി(പരമ്പര)നൊന്നും യാതൊരു സ്വഹീഹുൽ ബുഖാരിയിലും സ്വഹീഹ് മുസ്ലിമിലും 'സനദി'ന് കേടില്ലാത്ത 'മത്നി'ന് കേടുള്ള സ്വീകാര്യ യോഗ്യമല്ലാത്ത ഹദീസുകൾ ദുർലഭമായെങ്കിലും ഉണ്ടെന്ന വസ്തുത പൂർവ്വകാല പണ്ഡിതന്മാരും ആധു നിക പണ്ഡിതന്മാരും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. അപ്പറഞ്ഞവരിൽ ദാറുഖുത്നിയും, ഇബ്നുതൈമിയയും അൽബാനിയു മൊക്കെയുണ്ട്. മറ്റ് ഹദീസ് ഗ്രന്ഥങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ച് ദുർബല ഹദീസുകൾ ഈ രണ്ടു ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ കുറ വാണ് എന്ന അഭിപ്രായമേ അവരെല്ലാം പ്രകടിപ്പിച്ചിട്ടു ള്ളു. ഖുർആൻ പോലെയാണ് ഹദീസുമെന്ന മഹാവ ങ്കത്തം അവരാരും പറഞ്ഞിട്ടില്ല.

കുഴപ്പവുമില്ല. മത്നി (ഉള്ളട ക്കം)നാണ് വൻകുഴപ്പമുള്ളത്. സ്വഹീഹുൽ ബുഖാരിയി ലെയും സ്ഥഹീഹു മുസ്ലിമി ലെയുമൊക്കെ 'സനദി'ന് കുഴ പ്പമില്ലാത്ത ഹദീസുകൾ 'ഖുർ ആൻ പോലെ' സ്വീകരിക്കണ മെന്ന വാദമുന്നയിക്കുന്നവർ മൗനം വെടിഞ്ഞ് പ്രതികരിക്ക ണം. തെളിവുകൾ നിരത്തി ഖണ്ഡിക്കണം. ഇവിടെ പറഞ്ഞ അർത്ഥം പിഴവാണെ ങ്കിൽ യഥാർത്ഥ അർത്ഥം പറഞ്ഞ് തരണം! "സ്വഹീഹുൽ ബുഖാരിയിൽ തെറ്റോ? യാ അല്ലാഹ്! അങ്ങനെ ഇത് വരെ ആരും പറഞ്ഞിട്ടില്ലല്ലോ" എന്നൊക്കെപ്പറഞ്ഞ് നെഞ്ചത്ത ടിച്ചത് കൊണ്ട് പ്രയോജനമി

സ്വഹീഹുൽ ബുഖാരി യിലും സ്ഥഹീഹ് മുസ്ലിമിലും 'സനദി'ന് കേടില്ലാത്ത 'മത്നി'ന് കേടുള്ള സ്വീകാര്യ യോഗ്യമല്ലാത്ത ഹദീസുകൾ ദുർലഭമായെങ്കിലും ഉണ്ടെന്ന വസ്തുത പൂർവ്വകാല പണ്ഡി തന്മാരും ആധുനിക പണ്ഡിത ന്മാരും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. അപ്പറ ഞ്ഞവരിൽ ദാറുഖുത്നിയും, ഇബ്നുതൈമിയയും അൽബാ നിയുമൊക്കെയുണ്ട്. മറ്റ് ഹദീസ് ഗ്രന്ഥങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ച് ദുർബല ഹദീസുകൾ ഈ രണ്ടു ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ കുറവാ ണ് എന്ന അഭിപ്രായമേ അവ രെല്ലാം പ്രകടിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളൂ. ഖുർ ആൻ പോലെയാണ് ഹദീസു മെന്ന മഹാവങ്കത്തം അവ രാരും പറഞ്ഞിട്ടില്ല. മതകാര്യ ങ്ങൾ പറയുമ്പോൾ ആരോടെ ങ്കിലുമുള്ള വിദ്വേഷം മാറ്റിവെ ക്കുക. വിദ്വേഷം നിങ്ങളെ ദീനിൽ നിന്നകറ്റും എന്ന പ്രവാ ചകവചനം ഓർക്കുക.

ഹദീസ് ഗ്രന്ഥങ്ങൾ ഖുർ ആൻ പോലെ അല്ല, ആവുക യില്ല. ഖുർആനിൽ ഒരായത്ത് പോലും അസ്വീകാര്യമായില്ല. അത് ഖുർആന് മാത്രം അവ കാശപ്പെട്ട സവിശേഷതയാണ്. തെറ്റ്പറ്റാത്ത ഒരാൾ മുഹമ്മദ് നബി(സ) മാത്രമാണ്. ആ സ്ഥാനത്തേക്ക് ഇമാം ബുഖാ രിയെയും മുസ്ലിമിനെയും എന്നല്ല സിദ്ദീഖി(റ)നെയും ഫാറൂഖി(റ)നെയും പോലും ഉയർത്താൻ പാടില്ല.

മുകളിലെ ഹദീസ് നിങ്ങ ളെടുക്കുകയില്ല! നിങ്ങൾക്കതിന് കഴിയുകയില്ല!

# ഖുർആൻ നിഷേധികളുടെ പല്ലവി

14 നൂറ്റാണ്ടിന് മുമ്പ് സ്ത്രീക്ക് ആത്മാവ് പോലും ഉണ്ടോ ഇല്ലേ എന്ന അതിഗുരുതരമായ ചർച്ച അന്നത്തെ പരിഷ്കൃത റോമിലും പേർഷ്യ യിലും ഗ്രീക്കിലും നടന്നിരുന്ന അന്ധകാരയുഗത്തിലാണ് സ്ത്രീകൾക്കും പുരുഷനെ പ്പോലെ സ്വത്തിൽ അവകാശം വകവെ ച്ചുകൊടുത്തുകൊണ്ട് അല്ലാഹു നിയമവിധി നൽകിയത്. ആ നിമയ വകുപ്പനുസരിച്ച് സ്ത്രീകളുടെ പദവികളുയർത്തുകയും സ്ത്രീ സുരക്ഷ ഉറപ്പാക്കുകയും ചെയ്ത ഇസ്ലാമിനെ വാഴ്ത്തുകയും പ്രശം സിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതിനു പകരം ഇകഴ്ത്തുകയും അപഹസിക്കു കയും ചെയ്യുന്നത് നീതിയല്ല. യുക്തിയുമല്ല. കാരശ്ശേരിയും നന്നായി ഭയപ്പെടുന്ന ഇസ്ലാമോ ഫോബിയ തന്നെയാണത്.

🔼 🕽 സ്ലിം പാരമ്പര്യത്തിൽ അന്തരാവകാശമായി മകനു കിട്ടുന്നതിന്റെ നേർപകുതിയേ മകൾക്കു കിട്ടൂ. മരിച്ചു പോയ ബാപ്പയുടെ സ്വത്തിൽ നിന്ന് മകന് 100 ഉറുപ്പിക കിട്ടുമ്പോൾ മകൾക്കു 50 ഉറുപ്പിക മാത്രമേ കിട്ടു എന്നർത്ഥം. ലിംഗ നീതിക്കു നിരക്കാത്ത ഈ വിവേചനം അവസാനിപ്പിക്കണമെന്ന് ഇന്ന് ആരെങ്കിലുമൊന്ന് പറഞ്ഞ് നോക്കട്ടെ. അതിനു നേരെ രാഷ്ട്രീയക്കാർ മൗനവ്രതമാചരിക്കും. ഒരു കൂട്ടം ബുദ്ധി ജീവികൾ ഇത് 'ഇസ്ലാമോ ഫോബിയ' ആണെന്ന് ആക്ഷേപിക്കും. (എം.എൻ. കാരശ്ശേരി മാതൃഭൂമി 2015 സെപ്തംബർ 4 വെള്ളി)

ഒരു മുസ്ലിം നാമധാരിയുടെ ഖുർആൻ നിഷേധത്തിന്റെ പല്ലവിയാണി ത്. നൂറ്റാണ്ടുകളായി മുസ്ലിം പണ്ഡിതന്മാർ ഇതിന് യുക്തി ദീക്ഷയോടെ രചനകളിൽ എപ്പോഴും വിവരിച്ചു എഴുതുകയും പറയുകയും ചെയ്തിട്ടുള്ള വിഷയമാണിത്. തന്നെപ്പോലെയുള്ള നിരീശ്വര, നിർമ്മത, യുക്തിരഹിത വാ ദികളുടെ കയ്യടി വാങ്ങാനും സാധാ മുസ്ലിം സഹോദരങ്ങളെ ഇക്കിളി യാക്കി ഇളക്കിവിടാനുമായി യുക്തിവാദത്തിന്റെ ശീതളഛായയിൽ ഉപജീവി ക്കുന്ന നാമമാത്ര മുസ്ലിം യുക്തി വാദികൾ ഇത്തരത്തിലോരോന്ന് ഇട ക്കിടെ വിളമ്പാറുണ്ട്. ഈ ലോകത്ത് ആകപ്പാടെ ഒരു മഹാ പ്രശ്നം 'സ്ത്രീകൾക്കു പുരുഷന്റെ പകുതി സ്വത്തവകാശമേയുള്ളു' എന്നതാണെന്ന പോലെയാണ് വിഷയാവതരണം.

ഏതു പുതുവിഷയങ്ങളുണ്ടായലും ഇസ്ലാമിനെയും മുസ്ലിംകളെയും ജാഗരം കൊള്ളിക്കാൻ ചിലർക്കു വലിയ മിടുക്കാണ്. പ്രത്യേകിച്ച് കാര ശ്ശേരി മാസ്റ്റർക്ക്. മത വിമർശനത്തിന്റെ പേരിൽ മഹാരാഷ്ട്രയിൽ നരേന്ദ്ര ദബോൽക്കറും (2013 ആഗസ്റ്റ് 13), ഗോവിന്ദ് പാൻസാരെയും (2015 ഫെബ്ര

വരി 20), കർണ്ണാടകയിലെ പ്രൊഫ. എം.എ. കൽബുർഗിയും (2015 ആഗസ്റ്റ് 30) ക്രൂരമായി കൊല്ലപ്പെട്ടതിലെ ഭീതിജന കമായ സ്ഥിതിയെ വിലയിരു ത്തുന്ന ലേഖനത്തിന്നിടയി ലാണ് അതുമായി യാതൊരു ബന്ധവുമില്ലാത്ത മുസ്ലിം ദായ സമ്പ്രദായത്തിലെ ഒരു ദൈവിക നിയമത്തെ മാസ്റ്റർ വലിച്ചിഴച്ച് കൊണ്ടുവന്ന് പിച്ചച്ചീന്തുന്നത്. മത വിമർശകരോട് ചില തീവ്ര വാദികളും കുബുദ്ധി കളുമായ അക്രമികൾ തീഷ്ണമായ അസഹി ഷ്ണുതയും അധിക്രമ ങ്ങളും കയ്യേറ്റങ്ങളും ചെയ്തുവരുന്നത് ലേകത്ത് പുതുമയുള്ള തല്ല. അതൊക്കെ ഇസ്ലാമിന്റെ കണക്കിലേക്ക് വരവ് ചേർക്കൽ വലിയൊരു വിനോദമാക്കുകയാണിവിടെ. ഖലീഫ ഉമർ മുതൽ ഇങ്ങേ തലയ്ക്കൽ മഹാത്മജിയെ വരെ വക വരുത്തിയതിലെ ചരിത്രം അതാണ് വിളിച്ചോ തുന്നത്. അതിനെ രൂക്ഷ മായി എതിർക്കുകയും വില യിരുത്തുകയും ചെയ്യുന്നതിന്നിടയിലേക്ക് സ്രഷ്ടാവായ അല്ലാഹു വിന്റെ നിയമത്തെ തത്വദീക്ഷതയില്ലാതെ വലി ച്ചിഴക്കുന്നതെന്തിനാണെന്നു മനസ്സിലാകുന്നില്ല. കാര ശ്ശേരി മാസ്റ്റർ പ്രസ്തുത ലേഖനത്തിൽ തന്നെ പരാ മർശിക്കുന്ന 'ഇസ്ലാമോഫോബിയ' തന്നെയാണല്ലോ അതിനു കാരണമെന്നാശങ്കിച്ചാൽ കുറ്റം പറയരുത്.

വിശുദ്ധ ഖുർആനിൽ നാലാം അദ്ധ്യായം 11–ാം

വചനത്തിൽ അർത്ഥ ശങ്ക ക്കിടമില്ലാതെ വ്യക്തമാ ക്കുന്ന വചനത്തിൽ: "നിങ്ങ ളുടെ സന്താനങ്ങളുടെ കാര്യത്തിൽ അല്ലാഹു നിങ്ങൾക്ക് നിർദ്ദേശം നൽകുന്നു. ആണിന് രണ്ട് പെണ്ണിന്റേതിന് തുല്യമായ ഓഹരിയാണുള്ളത്" എന്ന്. ഈ മഹാ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ സ്രഷ്ടാവും സംരക്ഷകനും സർവ്വജ്ഞനും ത്രികാല ജ്ഞാനിയുമായ അല്ലാഹു വാണ് മനുഷ്യരോട് ഈ നിയമം നിർദ്ദേശിക്കുന്നത്. യുക്തിഭദ്രവും കാലാതി വർത്തിത്വമുള്ളതും അനശ്വ രതയുള്ളതുമായ മാർഗ്ഗദർശ നമാണിതെന്നു യുക്തിയും ബുദ്ധിയുമുള്ള ഏതൊരു വനും ചിന്തിച്ചാൽ ബോധ്യ മാകും. ഇതിന്റെ പൊരുൾ വെറും സമത്വത്തിൽ മാത്രം പരിമിതമല്ല. സമത്വത്തിൽ മാത്രമല്ല നീതി നിലകൊ ള്ളുന്നത്. നീതി നടപ്പിലാക്കു ന്നതിലുമുണ്ടൊരു നീതി ബോധം. സ്ത്രീക്കും പുരു ഷനും നീതി ലഭിക്കാൻ സമ ത്വമല്ല വേണ്ടത്. ഇരുവരു ടെയും പ്രകൃതിയും സാഹ ചര്യങ്ങളും ഭൗതികവും

ബൗധികവുമായ പരിതസ്ഥി തികളും പരിമിതികളു മെല്ലാം കണക്കിലെടുത്തുമാ ത്രമേ എന്തും അവരിൽ പങ്കുവെക്കാവൂ. ഗർഭധാരണ ത്തിലും പ്രസവത്തിലും മുലയൂട്ടലിലും ശിശുപരിപാ ലനത്തിലും പുരുഷനു സ്ത്രീയോടു സമത്വത്തിലെ ത്താനാകില്ല. കൈക്കരു ത്തിലും ധീര പരാക്രമ്ങ്ങ ളിലും ത്യാഗ പ്രവർത്തനങ്ങ ളിലും സാഹസിക രംഗങ്ങ ളിലുമൊക്കെ സ്ത്രീക്ക് പുരുഷനോട് തുല്യതയിലാ കാനാകില്ല. അങ്ങനെ പല തും.

യുക്തിയില്ലാത്തതിലൊ ന്നിലും മതത്തിന്റെ പേരിൽ അംഗീകരിക്കാൻ തയ്യാറി ല്ലാത്ത കാരശ്ശേരി മാസ്റ്റർ സ്വത്തോഹരിവെപ്പിലെ സ്ത്രീയുടെ അർദ്ധോഹരി യിലെ യുക്തി മനസ്സിലാക്കാ തിരുന്നതോ അജ്ഞത നടി ക്കുന്നതോ എന്നറിയില്ല. നിരന്തര വായനാ ശീലനും ചിന്തകനും യുക്തിവാദിയു മായ മാന്യദേഹം അനേകം ഇസ്ലാമിക സാഹിതൃങ്ങ ളിൽ ഇതിലെ യുക്തിയെക്കു

ഏതു പുതുവിഷയങ്ങളുണ്ടായലും ഇസ്ലാമിനെയും മുസ്ലിംകളെയും ജാഗരം കൊള്ളിക്കാൻ ചിലർക്കു വലിയ മിടുക്കാണ്. പ്രത്യേകിച്ച് കാരശ്ശേരി മാസ്റ്റർക്ക്. മത വിമർശനത്തിന്റെ പേരിൽ മഹാരാഷ്ട്രയിൽ നരേന്ദ്ര ദബോൽക്കറും (2013 ആഗസ്റ്റ് 13), ഗോവിന്ദ് പാൻസാരെയും (2015 ഫെബ്രവരി 20), കർണ്ണാടക യിലെ പ്രൊഫ. എം.എ. കൽബുർഗിയും (2015 ആഗസ്റ്റ് 30) ക്രൂരമായി കൊല്ലപ്പെട്ടതിലെ ഭീതിജനകമായ സ്ഥിതിയെ വിലയിരുത്തുന്ന ലേഖനത്തിന്നിടയിലാണ് അതുമായി യാതൊരു ബന്ധവുമില്ലാത്ത മുസ്ലിം ദായ സമ്പ്രദായത്തിലെ ഒരു ദൈവിക നിയമത്തെ മാസ്റ്റർ വലിച്ചിഴച്ച് കൊണ്ടുവന്ന് പിച്ചച്ചീന്തുന്നത്.

റിച്ചുള്ളവ വായിച്ചിരിക്കുമെ ങ്കിലും അധിക വിവരണത്തി നായി ചില കാര്യങ്ങൾ ശ്രദ്ധയിൽ പെടുത്തുകയാ ണ്.

അനന്തരാവകാശത്തിൽ മകളുടെ വിഹിതത്തിന്റെ ഇരട്ടി മകനു നൽകുന്നതിൽ യാതൊരു അനീതിയുമില്ല. സ്ത്രീ വിരുദ്ധതയുമില്ല. കാരണം, യാതൊരു വിധ സാമ്പത്തിക ബാധ്യതകളും ജീവിത വൃവഹാരങ്ങളിലെ ഒരു രംഗത്തും സ്ത്രീക്കു മേൽ ഇസ്ലാം ചുമത്തുന്നി ല്ല. ഇക്കാര്യം ഇസ്ലാമിക വിമർശകർ വിസ്മരിക്കു

ചെലവുകൾ വഹിക്കാൻ ബാധ്യസ്ഥനായ പുരുഷന് അതൊന്നും വഹിക്കാൻ ബാധ്യതയില്ലാത്ത സ്ത്രീയുടെ അനന്തരവാ കാശ വിഹിതത്തിന്റെ ഇരട്ടി നൽകുന്നത് സാമാന്യ നീതി യുടെ താൽപര്യമാണെന്ന് യുക്തി ചിന്തയോടെ നിരീ ക്ഷിക്കുന്നവർക്ക് വളരെ വ്യക്തമായി ഗ്രഹിക്കാൻ കഴിയും.

സ്ത്രീകൾക്ക് ലഭ്യമാ കുന്ന സമ്പത്ത് എപ്പോഴും ചെലവഴിക്കപ്പെടാതെ അവർക്കു കരുതൽ ധന മായി സുക്ഷിക്കാവുന്നതാ

രക്ഷാകവചത്തിൽ സംരക്ഷി ക്കപ്പെടുന്ന സ്ത്രീക്ക് സ്വത്ത് വിഹിതത്തിൽ പുരുഷന്റെ പകുതി നിർണ്ണയിച്ചതു തന്നെ നീതിയുടെ പരമകാ ഷ്ടയാണ്. 14 നൂറ്റാണ്ടിന് മുമ്പ് സ്ത്രീക്ക് ആത്മാവ് പോലും ഉണ്ടോ ഇല്ലേ എന്ന അതിഗുരുതരമായ ചർച്ച അന്നത്തെ പരിഷ്കൃത റോമിലും പേർഷ്യയിലും ഗ്രീക്കിലും നടന്നിരുന്ന അന്ധകാരയുഗത്തിലാണ് സ്ത്രീകൾക്കും പുരുഷനെ പ്പോലെ സ്വത്തിൽ അവ കാശം വകവെച്ചുകൊടുത്തു കൊണ്ട് അല്ലാഹു നിയമ

അനന്തരാവകാശത്തിൽ മകളുടെ വിഹിതത്തിന്റെ ഇരട്ടി മകനു നൽകുന്നതിൽ യാതൊരു അനീതിയുമില്ല. സ്ത്രീ വിരുദ്ധതയുമില്ല. കാരണം, യാതൊരു വിധ സാമ്പത്തിക ബാധ്യതകളും ജീവിത വ്യവഹാരങ്ങളിലെ ഒരു രംഗത്തും സ്ത്രീക്കു മേൽ ഇസ്ലാം ചുമത്തുന്നില്ല. ഇക്കാര്യം ഇസ്ലാമിക വിമർശകർ വിസ്മരിക്കു കയോ അവഗണിക്കുകയോ ചെയ്യുകയാണ് പതിവ്. ഒരു മകൾ പിതാവിന്റെയോ മാതാവിന്റെയോ ജീവിതച്ചെലവുകൾ വഹിക്കേണ്ടതില്ല. സഹോദരിയാണെങ്കിൽ സഹോദരന്റെയോ മാതാവ് മക്കളുടേയോ ഭാര്യ ഭർത്താവിന്റെയോ ചെലവും വഹിക്കേണ്ടതില്ല. പിതാവ്, പുത്രൻ, ഭർത്താവ്, സഹോദരൻ എന്നിവരാകട്ടെ അവരുടെ സംരക്ഷണത്തിലുള്ളവരുടെ ചെലവുകൾ ഏതവസരത്തിലും വഹി ക്കേണ്ടവരുമാണ്.

കയോ അവഗണിക്കുകയോ ചെയ്യുകയാണ് പതിവ്. ഒരു മകൾ പിതാവിന്റെയോ മാതാവിന്റെയോ ജീവിതച്ചെലവുകൾ വഹി ക്കേണ്ടതില്ല. സഹോദരിയാ ണെങ്കിൽ സഹോദരന്റെയോ മാതാവ് മക്കളുടേയോ ഭാര്യ ഭർത്താവിന്റെയോ ചെലവും വഹിക്കേണ്ടതില്ല. പിതാവ്, പുത്രൻ, ഭർത്താവ്, സഹോ ദരൻ എന്നിവരാകട്ടെ അവ രുടെ സംരക്ഷണത്തി ലുള്ളവരുടെ ചെലവുകൾ ഏതവസരത്തിലും വഹി ക്കേണ്ടവരുമാണ്. കുടുംബ

ണ്. വിവാഹിതകളാകു വോളം മാതാപിതാക്കളാണ് അവരെ സംരക്ഷിക്കേണ്ടത്. വിവാഹാനന്തരം ഭർത്താ വിന്റെ ചുമതലയിലായി. വിവാഹ മോചനം ചെയ്യപ്പെ ട്ടാൽ പിതാവോ പ്രപീ താവോ പിതൃവ്യന്മാരോ സഹോദരന്മാരോ അവളുടെ സംരക്ഷണച്ചുമതല എൽക്കുന്നു. മക്കളുള്ളവരാ ണെങ്കിൽ മക്കളാണ് മാതാ വിനെ സംരക്ഷിക്കേണ്ടതും സാമ്പത്തിക ബാധ്യത വഹി ക്കേണ്ടതും. അപ്പോൾ ഏത വസരങ്ങളിലും സുഭദ്രമായ

വിധി നൽകിയത്. ആ നിമയ വകുപ്പനുസരിച്ച് സ്ത്രീക ളുടെ പദവികളുയർത്തു കയും സ്ത്രീ സുരക്ഷ ഉറ പ്പാക്കുകയും ചെയ്ത ഇസ്ലാ മിനെ വാഴ്ത്തുകയും പ്രശം സിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതിനു പകരം ഇകഴ്ത്തുകയും അപഹസിക്കുകയും ചെയ്യു ന്നത് നീതിയല്ല. യുക്തിയു മല്ല കാരശ്ശേരിയും നന്നായി ഭയപ്പെടുന്ന ഇസ്ലാമോ ഫോബിയ തന്നെയാണത്.

(തുടരുന്നു)



# വിശുദ്ധ ഖുർആനും ശാസ്ത്രവും

വായുവിലൂടെ മനുഷ്യർ സഞ്ചരിക്കുമെന്ന് വ്യക്തമായി പറഞ്ഞാൽ ഖുർ ആൻകൊണ്ട് സന്മാർഗ്ഗം ലഭിച്ച പല മനുഷ്യൻമാരും മുഹമ്മദിന് ഭ്രാന്താ ണെന്ന് പറഞ്ഞു ഖുർആനെ നിഷേധിക്കും. മുഹമ്മദിന് ഭ്രാന്ത് ഇല്ലായിരു ന്നിട്ടും ഭ്രാന്ത് ഉണ്ടെന്ന് ആക്ഷേപിച്ച സമൂഹത്തെയായിരുന്നു മുഹമ്മദ് അഭി മുഖീകരിച്ചിരുന്നത്; ഖുർആൻ അവതരിപ്പിച്ചത് അദൃശ്യം അറിയാത്ത മുഹ മ്മദാണ്. അദൃശ്യം അറിയുന്ന ദൈവമാണെങ്കിൽ എന്തുകൊണ്ടാണ് കര യാത്രയെയും സമുദ്രയാത്രയെയും പറഞ്ഞ ഖുർആൻ ആകാശത്തിലൂടെ യുള്ള യാത്രയെക്കുറിച്ച് സൂചിപ്പിക്കുകപോലും ചെയ്തില്ല എന്ന് പറഞ്ഞും പിൽകാലത്തെ മനുഷ്യർ ഖുർആൻ നിഷേധികൾ ആവാതിരിക്കുവാനും അല്ലാഹു ശ്രദ്ധിച്ചിട്ടുണ്ട്.

#### ? ചോദ്യം

വിശുദ്ധ ഖുർആനിൽ എല്ലാ ശാസ്ത്ര തത്വ ങ്ങളും ഉൾക്കൊള്ളുന്നുണ്ടോ?

ഉമർ അരീക്കോട്.

ഉത്തരം: ഖുർആൻ അവതരിപ്പിച്ചത് ശാസ്ത്ര തത്വങ്ങൾ വിവരിക്കുവാനല്ല. അതു മനസ്സിലാക്കുവാൻ ദൈവം മനുഷ്യന് നൽകി യത് ബുദ്ധിയാണ്. വേദഗ്രന്ഥങ്ങൾ ദൈവം അവതരിപ്പിച്ചത് ബുദ്ധിക്ക് കടന്നു ചെല്ലുവാൻ സാധിക്കാത്ത വിഷയങ്ങൾ വിവരിക്കുവാ നാണ്. എങ്കിലും മനുഷ്യ ബുദ്ധിക്ക് ദൈവത്തെ കണ്ടെത്തുവാൻ വേണ്ടി വിശുദ്ധ ഖുർആനിൽ എല്ലാ ശാസ്ത്ര തത്വത്തി ലേക്കും സൂചന നൽകുന്നുമുണ്ട്. ചില ശാസ്ത്ര തത്വങ്ങൾ ഖുർആനിൽ വിവരിച്ച ശേഷം ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ യാതൊരു വിഷ യവും നാം ഉപേക്ഷിച്ചിട്ടില്ലെന്നു ഖുർആൻ പറ യുന്നതു കാണാം (സൂറ: അൻആം:38). ഏതു കാലത്തെ മനുഷ്യർക്കും ഉൾകൊള്ളുവാൻ സാധിക്കുന്ന ശൈലിയിലാണ് ഖുർആൻ ശാസ്ത്ര വിഷയങ്ങൾ പ്രതിപാദിക്കുന്നത്. അതാതു കാലത്തെ ശാസ്ത്ര തത്വത്തിലും

അമിതമായി വിശ്വസിക്കുന്ന മനുഷ്യർ ഉണ്ടാ യിരിക്കും. അവർക്കും സന്മാർഗം ലഭിക്കുക എന്നതാണ് ഖുർആന്റെ അവതരണ ലക്ഷ്യം. ചില ഉദാഹരണത്തിലൂടെ ഇതു വൃക്തമാ ക്കാം.

1. ഭൂമി പന്തുപോലെ ഉരുണ്ട രൂപത്തിലാ ണെന്നു അന്ന് പറഞ്ഞാൽ ഖുർആൻ കൊണ്ട് ഹിദായത്തിലായ പല സഹാബിമാരും മുഹ മ്മദിന് ഭ്രാന്താണെന്ന് പറഞ്ഞു നബിയെ നിഷേധിക്കുവാനിടവരും. മുഹമ്മദിന്റെ ദൈവ ത്തിന് അദൃശ്യജ്ഞാനമില്ല. ഉണ്ടെങ്കിൽ എന്തു കൊണ്ട് ഭുമി ഗോളാകൃതിയിലാണെന്ന് പറ ഞ്ഞില്ല! ഇന്നത്തെ ചില മനുഷ്യർ ഖുർആ നിനെ നിഷേധിക്കാതിരിക്കുവാൻ വേണ്ടി ഖുർ ആനിൽ ധാരാളം സൂക്തങ്ങളിൽ ഭൂമി ഗോളാ കൃതിയിലാണെന്ന് സൂചിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യു ന്നുണ്ട് (ഉദാ: നാസിആത്ത്: 30 സുമർ: 5) മെഗ ല്ലന് രണ്ടു നൂറ്റാണ്ട് മുമ്പ് രചിക്കപ്പെട്ട തഫ്സീർ റാസിയിൽ പല സൂക്തങ്ങളെയും വ്യാഖ്യാനിച്ച് കൊണ്ട് ഭൂമി ഗോളാകൃതിയിലാ ണെന്ന് സ്ഥാപിക്കുന്നുമുണ്ട്.

2. വായുവിലൂടെ മനുഷ്യർ സഞ്ചരിക്കു

മെന്ന് വൃക്തമായി പറഞ്ഞാൽ ആൻകൊണ്ട് സന്മാർഗ്ഗം ലഭിച്ച പല മനു ഷൃൻമാരും മുഹമ്മദിന് ഭ്രാന്താണെന്ന് പറഞ്ഞു ഖുർആനെ നിഷേധിക്കും. മുഹമ്മ ദിന് ഭ്രാന്ത് ഇല്ലായിരുന്നിട്ടും ഭ്രാന്ത് ഉണ്ടെന്ന് ആക്ഷേപിച്ച സമൂഹത്തെയായിരുന്നു മുഹ മ്മദ് അഭിമുഖീകരിച്ചിരുന്നത്; ഖുർആൻ അവ തരിപ്പിച്ചത് അദൃശ്യം അറിയാത്ത മുഹമ്മദാ ണ്. അദൃശ്യം അറിയുന്ന ദൈവമാണെങ്കിൽ എന്തുകൊണ്ടാണ് കരയാത്രയെയും സമുദ്ര യാത്രയെയും പറഞ്ഞ ഖുർആൻ ആകാശത്തി ലൂടെയുള്ള യാത്രയെക്കുറിച്ച് സൂചിപ്പിക്കുക പോലും ചെയ്തില്ല എന്ന് പറഞ്ഞും പിൽകാ ലത്തെ മനുഷ്യർ ഖുർആൻ നിഷേധികൾ ആവാതിരിക്കുവാനും അല്ലാഹു ശ്രദ്ധിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതിനാൽ പല സൂക്തങ്ങളിലും ആകാശയാ

സൂര്യൻ ചലിക്കുന്നുണ്ട്. ഈ ചലനം ഭൂമിക്കു ചുറ്റുമല്ല, ഇതെല്ലാം ശാസ്ത്രം തെളിയിച്ച സത്യമാണ്. ഇതിനെ ഖുർ ആൻ നിഷേധിക്കുന്നില്ല. അംഗീകരിക്കു കയാണ് ചെയ്യുന്നത്. ഖുർആനിൽ എവിടെയും സൂര്യൻ ഭൂമിക്ക് ചുറ്റും സഞ്ചരിക്കുന്നുണ്ടെന്ന് പറയുന്നില്ല. ഏതോ ഒരു കേന്ദ്രത്തെ ലക്ഷ്യം വെച്ച് സഞ്ചരിക്കുന്ന എന്നാണ് പറയുന്നതു. ഖുർആൻ ഒരു സാഹിത്യ ഗ്രന്ഥം കൂടി യായിട്ടും ചന്ദ്രനെ വിളക്ക് എന്ന് വിശേ ഷിപ്പിക്കുന്നില്ല. സുര്യനെയാണ് വിളക്ക് എന്ന് വിശേഷിപ്പിക്കുന്നത്. നീലാ കാശം എന്ന പ്രയോഗം ഖുർആനിൽ കാണുകയില്ല. അതിനാൽ ശാസ്ത്രം ആകാശത്തെക്കുറിച്ച് പറയുന്നത് ഖുർ ആനിന് ഉൾകൊള്ളാൻ സാധിക്കും.



ത്രയെക്കുറിച്ച് ഖുർആൻ സൂചിപ്പിക്കുന്നുണ്ട്. (ഉദാ: ശുറാ:29. റഹ്മാൻ: 33) അചേതന വസ്തുക്കളുടെ വരെ ആറ്റമിന്റെ ചലനം, ഭൂമി യിൽ സംഭവിച്ച സ്ഫോടനം, ഇവയെല്ലാം ശാസ്ത്രം കണ്ടുപിടിക്കുന്നതിന് മുമ്പ് തന്നെ ഇബ്നു അബ്ബാസ്(റ) പോലെയുള്ള ഖുർആൻ വ്യാഖ്യാതാക്കൾ പ്രസ്താവിച്ചിട്ടുണ്ട്. ശാസ്ത്ര നിഗമനത്തിന് തെറ്റ് പറ്റും തത്വത്തിന് തെറ്റ് പറ്റുകയില്ല. ഭൂമിക്കു രണ്ട് തരം ചലനമുണ്ട്. ഭൂമി ഗോളാകൃതിയിലാണ്. സൂര്യൻ ചലിക്കു ന്നുണ്ട്. ഈ ചലനം ഭൂമിക്കു ചുറ്റുമല്ല, ഇതെല്ലാം ശാസ്ത്രം തെളിയിച്ച സത്യമാണ്. ഇതിനെ ഖുർആൻ നിഷേധിക്കുന്നില്ല. അംഗീ കരിക്കുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്. ഖുർആനിൽ എവിടെയും സൂര്യൻ ഭൂമിക്ക് ചുറ്റും സഞ്ചരി ക്കുന്നുണ്ടെന്ന് പറയുന്നില്ല. ഏതോ ഒരു കേന്ദ്രത്തെ ലക്ഷ്യം വെച്ച് സഞ്ചരിക്കുന്ന എന്നാണ് പറയുന്നതു. ഖുർആൻ ഒരു സാഹിത്യ ഗ്രന്ഥം കൂടിയായിട്ടും ചന്ദ്രനെ വിളക്ക് എന്ന് വിശേഷിപ്പിക്കുന്നില്ല. സുര്യനെ യാണ് വിളക്ക് എന്ന് വിശേഷിപ്പിക്കുന്നത്. നീലാകാശം എന്ന പ്രയോഗം ഖുർആനിൽ കാണുകയില്ല. അതിനാൽ ശാസ്ത്രം ആകാ ശത്തെക്കുറിച്ച് പറയുന്നത് ഖുർആനിന് ഉൾകൊള്ളാൻ സാധിക്കും. ചുരുക്കത്തിൽ ഏതു കാലത്തെയും ശാസ്ത്രത്തെ ഉൾകൊ ള്ളുവാൻ സാധിക്കുന്ന ശൈലിയിലാണ് ശാസ്ത്ര വിഷയങ്ങൾ ഖുർആൻ അവതരിപ്പി ക്കുന്നത്.

മനുഷൃ ബുദ്ധിക്ക് കണ്ടുപിടിക്കുവാൻ സാധിക്കാത്ത വിഷയങ്ങൾ വിവരിക്കുക എന്ന താണ് ഖുർആന്റെ അവതരണ ലക്ഷ്യം. എന്നാൽ ഏതു ബുദ്ധിജീവിക്കും ഉൾകൊള്ളു വാനും ഹിദായത്തു ലഭിക്കുവാനും വേണ്ടി എല്ലാ വിഷയവും ഈ ഖുർആനിൽ ഉൾക്കൊ ള്ളിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. ഇമാം റാസി(റ) സൂറ: അഹ്സാബിലെ 49–ാം സൂക്തത്തെ വ്യഖ്യാ നിച്ച് കൊണ്ട് എഴുതി: 'നീ എന്താണ് വിചാ രിക്കുന്നത്. ഖുർആൻ അതിന്റെ തടി ചെറിയ താണ്, എന്നാൽ അതിലെ ആശയങ്ങൾ ആവി ഷ്കരിച്ചാൽ കടലാസുകൾ മതിയാവുകയില്ല' (റാസി). ഖുർആനെ അപമാനിക്കുന്ന പ്രസ്താ വനകൾ അതിൽ നിന്നും ഉണ്ടാവരുത്. എല്ലാ ശാസ്ത്രവും ഖുർആനിൽ വ്യക്തമായി പറ യണമെന്നും ഒരാളും വാശിപിടിക്കുകയും ചെയ്യരുത്. എല്ലാ ശാസ്ത്ര തത്വങ്ങളും ഖുർ ആനിൽ സൂചിപ്പിക്കുന്നുണ്ട് എന്ന് ഒരാൾ വാദിച്ചാൽ അതിനെ നിഷേധിക്കുവാൻ നാം ശ്രമിക്കേണ്ടതുമില്ല. ഇമാം റാസി(റ) പറഞ്ഞ തത്വം ഓർമ്മിക്കുക. ശാസ്ത്രം ദൈവത്തിന്റെ സൂഷ്ടിപ്പിനെ കുറിച്ച് പ്രസ്താവിക്കുന്ന വിജ്ഞാന ശാഖയാണ്. മതം ദൈവത്തിന്റെ വചനത്തെ കുറിച്ച് പ്രസ്താവിക്കുന്ന വിജ്ഞാന ശാഖയാണ്. രണ്ടും മനസ്സിലാക്കു ന്നതിൽ മനുഷ്ന് തെറ്റ് പറ്റാം. തെറ്റ് പറ്റുന്നതു ശാസ്ത്രത്തിനും മതത്തിനുമല്ല. മനുഷ്യർക്കാ ണ്.

#### മാസം കണ്ടാൽ അറിയിക്കുക ? ചോദ്യം

മാസപ്പിറവി കണ്ടാൽ അറിയിക്കുക എന്ന് പരസ്യം കാണാറുണ്ട്. എന്നാൽ ദൂരപരിധി പരസ്യപ്പെടുത്താറില്ല. എത്രയാണ് ദൂരപരിധി?

**ഉത്തരാ**: ഈ ചോദ്യം പരസൃപ്പെ ടുത്തുന്നവരോട് തന്നെ ചോദിക്കുക, ഒരേ ഉദ യത്തിൽ വരുന്ന സ്ഥലങ്ങളിൽ എന്നതാണ് ഉത്തരമെങ്കിൽ സഊദിയും നാമും ഒരേ ഉദയ ത്തിലാകുമ്പോൾ അവിടത്തെ ദർശനം മതി യാവുകയില്ലേ എന്നു ചേദിക്കുക. തിരുവനന്ത പുരത്തു ഉദയമുണ്ടാകുമ്പോൾ കോഴിക്കോട് ഉണ്ടാവണമെന്നില്ല. സഊദി അറേബ്യയിൽ ഉണ്ടാവുകയും ചെയ്യും. 2007 ഒക്ടോബർ 11 വ്യാഴാഴ്ച സംഭവിച്ചതുപോലെ. അപ്പോൾ തിരുവനന്തപുരത്തു മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചാൽ കോഴിക്കോടു പെരുന്നാൾ ആവുകയില്ല. ഉദയ വൃത്യാസം പരിഗണിക്കുന്ന പക്ഷം സഊദി യിൽ ആവുകയും ചെയ്യും. കേരളത്തിൽ തന്നെ ദർശിക്കണമെന്നതാണ് പടിയെങ്കിൽ ഇന്ന പ്രദേശമെല്ലാം കേരള ത്തിൽ ഉൾപെടണമെന്ന് ആര് തീരുമാനിച്ചതാ ണെന്ന് ചോദിക്കുക. ഇന്ത്യയെ സ്റ്റെയിറ്റ് അടി സ്ഥാനത്തിൽ വിഭജിച്ചത് ഇല്ലാതെയാക്കി വടക്കെ ഇന്ത്യയും തെക്കേ ഇന്ത്യയും രണ്ടായി മാത്രം വിഭജിച്ചാൽ എന്തുചെയ്യു മെന്നും ചോദിക്കുക. അതെല്ല കുറൈബിന്റെ ഹദീസിൽ പറഞ്ഞതു പോലെ മദീന:യും സിറിയായും തമ്മിലുള്ള ദൂരപരിധിയാണോ എന്ന് ചോദിക്കുക. ആണ് എന്നതാണ് മറു പടിയെങ്കിൽ, ചന്ദ്രന്റെ ഉദയ വ്യത്യാസം ദുര രാജ്യം അടുത്ത രാജ്യം എന്ന നിലക്ക് തീരു മാനിക്കുവാൻ സാധിക്കുമോ? എല്ലാ മാസവും ഒരേ ഉദയമായിരിക്കുമോ എന്നും ചോദിക്കു ക, സൂര്യന്റെ ഉദയം പോലെ.

ദൂരപരിധി മാത്രം ചോദിച്ചാൽ മതിയാവു കയില്ല. സമയവും ചോദിക്കുക. 8 മണിക്ക് മുമ്പ് തന്നെ അറിയിക്കണമോ? 11 മണിക്ക് അറിയിച്ചാൽ സ്വീകരിക്കാമോ എന്നും ചോദി ക്കുക. മുഹമ്മദ് നബി(സ)യുടെ അടുത്തു വൈകുന്നേരം ഒരു യാത്രാ സംഘം വന്ന് മാസപ്പിറവി ദർശിച്ച വിവരം പറഞ്ഞപ്പോൾ അവിടുന്ന് നോമ്പ് മുറിക്കുവാൻ സഹാബിമാ രോടു കല്പിക്കുകയുണ്ടായി. സൂര്യൻ അസ്ത മിക്കുന്ന മുമ്പ് അസ്തമിച്ച ചന്ദ്രനെ ദർശിച്ചു വെന്ന് പറയുന്ന സാക്ഷികൾ ഇവരുടെ അടുത്തു വിശ്വസ്തൻമാരാണ്. 2 മിനിട്ടും 4 മിനിട്ടും മാത്രമുള്ള ചന്ദ്രനെ ദർശിച്ചുവെന്ന് പറ യുന്നവരും ഇവരുടെ അടുത്തു സ്വീകാര്യമാ ണ്. ഇനി മുതൽ മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചാൽ അറി യിക്കുക എന്ന് പറഞ്ഞു ഒരു വ്യക്തിയുടെ ഫോൺ നമ്പർ നൽകിയാൽ മതി. ഹിലാൽ കമ്മിറ്റിയുടെയും മറ്റും ഫോൺ നമ്പറുകൾ നൽകേണ്ടതില്ല. എന്തിനാണ് ഇവരെല്ലാം ഫോൺ നമ്പർ നൽകുന്നത്? കണ്ടാൽ അറി യിക്കുക എന്ന് ആവശ്യപ്പെടുന്നത്? നാളെ ഒന്നാം തിയതിയാണെന്നു പറയാൻ അനേകം ആളുകളെന്തിനാ? ജനങ്ങൾ എല്ലാവരും കഴു തകളാണെന്ന് വിചാരിക്കരുത്. കണ്ണ് ചിമ്മി ഇരുട്ടാക്കിയതു കൊണ്ട് ഇരുട്ടാവുകയില്ല. കണക്ക് മുഖേന 2 മിനുട്ട് ചന്ദ്രൻ ചക്രവാള ത്തിൽ ഉണ്ടെന്ന് അറിയുന്ന ദിവസം ആരെ ങ്കിലും ദർശിച്ചുവെന്ന് പറഞ്ഞാൽ നമുക്ക് അംഗീകരിക്കാമെന്ന് ഹിലാൽ കമ്മിറ്റിയുടെ മുൻചെയർമാൻ എന്നോടു പറഞ്ഞതു ഓർമ്മിച്ചു പോവുകയാണ്. ഇപ്രാകാരം ഓർമ്മിക്കുന്നതിൽ തെറ്റുണ്ടെങ്കിൽ ക്ഷമിക്കു സഹിക്കുക.

#### ? ചോദ്യം

നവ ചന്ദ്രൻ ഉണ്ടോ?

**ഉത്തരം :** ചന്ദ്ര മാസത്തിന്റെ മാറ്റം തീര മാനിക്കുന്നതിൽ ഒരു നവ ചന്ദ്രൻ മാത്രമാണു ള്ളത്. കൂടുതൽ നവ ചന്ദ്രൻമാർ ഇല്ല. ഈ വിഷയത്തിൽ എല്ലാവരുടെയും നവചന്ദ്രൻ ഒന്നായിരിക്കണം. കേരളത്തിൽ നവചന്ദ്രൻ ഇല്ല. ചന്ദ്രമാസത്തിന്റെ മാറ്റം തീരുമാനിക്കു ന്നതിൽ.

#### ? ചോദ്യം

"ഹദീസ് അല്ലാഹു സംരക്ഷിക്കുമെന്ന് നിങ്ങൾ എഴുതുകയുണ്ടായി. ഇപ്പോൾ സംര ക്ഷിക്കുകയില്ല എന്ന് എഴുതുന്നു." ജിന്നുവാ ദികൾ.

ഉത്തരം: ഖുർആൻ അല്ലാഹു സംരക്ഷി ച്ചതു കൊണ്ടു. ഖുർആനിന് എതിരാകു ന്നുണ്ടോ എന്ന് നോക്കി ഹദീസിൽ ശരിയും തെറ്റും വേർതിരിക്കുവാൻ സാധി ക്കുന്നതാണ്. ഈ ആശയത്തിൽ ഖുർആന്റെ സംരക്ഷണത്തിൽ ഹദീസ് സംരക്ഷണവും ഉൾപ്പെ ടുമെന്ന് പറയാം. അല്ലാതെ ജിന്നുവാദികളും അൽബാനിയും സ്വഹീഹാക്കുന്ന ഹദീസുകൾ എല്ലാം തന്നെ അല്ലാഹു സ്വഹീ ഹാക്കിയതും അല്ലാഹു സംര ക്ഷിച്ചതുമാണെന്ന് പറയുവാൻ സാധ്യമല്ല. ഇവരുടെ ഇടയിൽ പോലും. ഹദീസ് സ്വഹീഹാക്കു ന്ന തിൽ ഭിന്നതകാണാം. ഇതെല്ലാം ഞാൻ വിശദീകരിക്കു കയുണ്ടായി. "നിങ്ങൾ എന്നിൽ നിന്ന് ഒരു ഹദീസ് കേട്ടു. അതു

നിങ്ങളുടെ ബുദ്ധിക്ക് വിദൂരമായി കണ്ടു. എന്നാൽ എന്നിൽ നിന്നും ആ ഹദീസ് വിദൂര മായി നിങ്ങൾ കാണുക" (ഇബ്നു ഹിബ്ബാൻ, ബസ്സാർ, അഹമദ്, ഇബ്നു സഅ്ദ്). ഈ ഹദീസ് അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ച ഹദീസാണോ? ശൈഖ് അൽബാനി ആണെന്ന് പറയുന്നു (അൽ-അഹാദീസു സ്വഹീഹ: 3–360 നമ്പർ 732). ഇപ്രകാരം നബി(സ)ക്ക് പറയുവാൻ അല്ലാഹു നബി(സ)ക്ക് വഹ്യ് നൽകി കൊണ്ടാണ് ഹദീസിനെ അല്ലാഹു സംരക്ഷി ച്ചതു. ഖുർആനെ സംരക്ഷിച്ച് കൊണ്ടും. ഖുർ ആൻ കൊണ്ട് ഹദീസിൽ ശരിയും തെറ്റും നമുക്ക വേർ തിരിക്കാം. ഇതാണ് ഞാൻ മുമ്പ് എഴുതിയത്. ഹദീസ് രണ്ടാം പ്രമാണമോ? എന്ന എന്റെ പുസ്തകത്തിൽ നൽകിയ മറു പടി: 4 എന്ന ഭാഗം മുഴുവൻ വായിക്കുക (പേജ്:55)

#### ? ചോദ്യം

ഖുർആന്റെ സംരക്ഷണവും ഹദീസിന്റെ സംരക്ഷണവും ഒരു പോലെയാണോ?

ശംസുദ്ദീൻ തലശ്ശേരി

ഒരുപോലെയല്ല. ഹദീസിനെ അല്ലാഹു സംരക്ഷിക്കും. എന്ന് പറയുമ്പോൾ ഖുർആന്റെ സംരക്ഷണം ഹദീസിന് ലഭിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന് ധരി ക്കുവാൻ പാടില്ല. ഈ യാഥാർത്ഥ്യം ഹദീസ് രണ്ടാം പ്രമാണമോ? എന്ന എന്റെ ഗ്രന്ഥത്തിൽ തന്നെ വ്യക്തമാക്കിയിട്ടുമുണ്ട്. മറുപടി 4 എന്ന് പറഞ്ഞു ഞാൻ എഴുതിയ ഭാഗം വെട്ടിമാറ്റി യാണ് ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ ഖുർആനെ അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ചതു പോലെ ഹദീസിനെയും അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന് മുമ്പ് ഞാൻ എഴുതിയിട്ടുണ്ടെന്ന് ഇവർ ജൽപിക്കുന്നത്.



അതിനാൽ ആ അധ്യായത്തിൽ ഞാൻ എഴു തിയത് താഴെ ഉദ്ധരിക്കുന്നു.

മറുപടി 4

ഇവിടെ ഖുർആൻ മാത്രമാണ് ഉദ്ദേശിക്കു ന്നതെന്ന് നാം സമ്മതിച്ചാൽ തന്നെ ഹദീസ് തെളിവല്ലെന്ന് ഇതു കൊണ്ടു വരുന്നില്ല. ചരിത്രം, ഭാഷാ, നിയമം എന്നിവയെ സംരക്ഷി ക്കുമെന്ന് അല്ലാഹു പ്രസ്താവിക്കുന്നില്ല. അപ്പോൾ ചരിത്രത്തെയും ഭാഷാ നിയമ ത്തെയും ഇവർ എങ്ങനെ പ്രമാണമാക്കും? യഥാർത്ഥത്തിൽ വിശുദ്ധ ഖുർആനിന്റെ പ്രത്യേക സംരക്ഷണമാണ് ഇവിടെ വിവക്ഷ. അതായതു ഖുർആനിലെ ഒരു ആയത്തു അതു ഖുർആനിൽ ഉൾപ്പെട്ടതു തന്നെ യാണോ എന്ന് നാം പരിശോധിക്കേണ്ടതില്ല. പരിശോധനയില്ലാതെ തന്നെ നമുക്ക് അംഗീ കരിക്കാം. അതിന്റെ അർത്ഥവും ആശയവും അതിൽ രഹസ്യമായി കിടക്കുന്ന മഹത്തായ തത്ത്വങ്ങളും കണ്ടുപിടിക്കുവാൻ നാം ശ്രമി ച്ചാൽ മതി. ഇപ്രകാരം ഒരു സംരക്ഷണം അല്ലാഹു ഏറ്റെടുത്തതിനാൽ. എന്നാൽ ഹദീസ് ഉൾപ്പെടെയുള്ള ഏതു വിജ്ഞാന ശാഖയും തെളിവാക്കുവാൻ നാം സൂക്ഷ്മ പരിശോധന ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്. (പേജ്: 54, 55) അൽ-ഫനാർ മാസികയിൽ തന്നെ ഖുർ ആന്റെ സംരക്ഷണം ഹദീസിനു ലഭിച്ചിട്ടി ല്ലെന്ന് ഉദാഹരണ സഹിതം ഞാൻ വിവരിച്ചി ട്ടുണ്ട്. ഹദീസിനെ അല്ലാഹു സംരക്ഷിച്ചിട്ടില്ല എന്ന് പറയുമ്പോൾ ഖുർആന്റെ പ്രത്യേകമായ സംരക്ഷണം മാത്രമാണ് ഞാൻ ഉദ്ദേശിക്കുന്ന ത്. ഇതു ഖുർആന്റെ മാത്രം അമാനുഷികത യാണ്. യാതൊരു ഗ്രന്ഥത്തിനും ഈ സംര ക്ഷണമില്ല.

# നിരവ്യയയായ വിശ്യാത്തിന്റെ തിയ്യായത്തിക്കും പ്രത്യാത്തി പ്രത്യായ പ്രത്യാത്തി പ്രത്തി പ്രത്യാത്തി പ്രത്യാത്ത്രവ്യാത്തി പ്രത്യാത്തി പ്രവ്യാത

'വ്യൂഭിചാരിയെ എറിഞ്ഞു കൊല്ലാൻ നിയമ മുണ്ടോ'യെന്ന ടി. എ. ഷുക്കൂറി(കോഴിക്കോട്) ന്റെ കുറിപ്പ് കണ്ടു. വൃഭിചാരി വിവാഹിതനോ അവിവാഹി തനോ എന്ന വൃത്യാസമി ല്ലാതെ ആണിനും പെണ്ണിനും നൂറടി കൊടു ക്കണം എന്നേ ഖുർആ നിലുള്ളൂ എന്ന അദ്ദേഹ ത്തിന്റെ വാദം ശരിയാണ്-അക്കാര്യം ഞാൻ എന്റെ ലേഖനത്തിലും പറഞ്ഞിട്ടു ഒളതാണ്.

എന്നാൽ വ്യഭിചാരിയെ വിവാഹിതൻ അവിവാഹി തൻ (വിവാഹിത/ അവിവാ ഹിത) എന്ന് ഇനം തിരിച്ച് രണ്ട് വിധം ശിക്ഷനടപ്പാ ക്കുന്ന രീതിയാണ് ശരീ അത്ത് നിയമം നടപ്പിലുണ്ടാ യിരുന്ന ഏതൊരു കാലഘട്ട ത്തിലും മുസ്ലിം ലോകത്തു ണ്ടായിരുന്നത് എന്നത് ഒരു വസ്തുതയാണല്ലോ. മുസ്ലിം പണ്ഡിതന്മാർ എക്കാലത്തും ഈ വിധത്തിലുള്ള ശിക്ഷാ രീതിയെയാണ് അനുകുലിച്ച തും. ഇതെങ്ങനെയാണ് സംഭവിച്ചത്?

കുറിപ്പിൽ വ്യഭിചാരം ചെയ്ത പുരുഷനെയും സ്ത്രീയെയും നബി(സ) കല്പിച്ചത് പ്രകാരം എറിഞ്ഞു കൊന്നു വെന്ന വസ്തുത സംശയ ലേശ മന്വേ പ്രസ്താവിക്കു ന്നുണ്ട്- അത് ശിക്ഷയല്ല തൗബയോടനുബന്ധിച്ചുള്ള 'ശുദ്ധീകരണ നടപടി' യാണെന്നാണദ്ദേഹം സമർത്ഥിക്കുന്നത്. അതിന ദ്ദേഹം മതിയായ തെളിവുക ളൊന്നും നിരത്തിയിട്ടില്ല.. തൗബ ചെയ്ത കക്ഷികൾ 'എന്നെ ശുദ്ധീകരിക്കു' എന്ന് പറഞ്ഞതാണദ്ദേഹം അതിന് തെളിവായി ഉദ്ധരി ക്കുന്നത്. അവർ എന്നെ 'ശുദ്ധീകരിക്കൂ' എന്ന് പറയു മ്പോൾ എന്താണതിന്റെ അർത്ഥം? പാപം ചെയ്തു പോയി. ജീവിതം മലിന പ്പെട്ട്പോയി. തൗബ ചെയ്ത് പാപമോചനത്തിനായി അപേക്ഷിച്ചിട്ടുണ്ട്. എങ്കിലും പരലോക ശിക്ഷയിൽ നിന്നും ഒഴിവാക്കുവാനോ ഇളവ് ലഭിക്കുവാനോ തെറ്റി നുള്ള ഭൗതിക ശിക്ഷ കൂടി അനുഭവിക്കേണ്ടതുണ്ട്. അതിനാൽ ആ ശിക്ഷ നല്കി മരണത്തിന് മുമ്പെ തങ്ങളെ ശുദ്ധീകരിച്ച് തരണം എന്നാണവർ അപേ ക്ഷിക്കുന്നത്. ശിക്ഷ തന്നെ യാണവർ ചോദിക്കുന്നത്. ശിക്ഷ തന്നെയാണ് നല്ക

പ്പെടുന്നതും! വൃഭിചാരി കൾക്ക് ഇസ്ലാം നിശ്ചയിച്ച ഭൗതിക ശിക്ഷ എറിഞ്ഞു കൊല്ലപ്പെടലാണെന്ന് അവരേതായാലും മനസ്സിലാ ക്കിയിട്ടുണ്ട് എന്നത് വ്യക്തം. ഷുക്കൂറിന്റെ വാദ പ്രകാരം പാപം ചെയ്ത ഒരാൾ ആ പാപത്തിന് പശ്ചാതപിക്കു കയും അക്കാര്യം ഭരണാധി കാരിയോട്/ ന്യായാധിപ നോട് ഏറ്റ് പറയുകയും ചെയ്താൽ അതിന്റെ പേരിൽ അയാളെ എറിഞ്ഞു കൊല്ലണമെന്ന് വരുന്നു. കാരണം തൗബ ചെയ്ത വൃഭിചാരിക്ക് മാത്രമാണ് എറിഞ്ഞു കൊല്ലലെന്ന 'ശുദ്ധീകരണ നടപടി' യെന്ന് നബി(സ) പ്രസ്താ വിച്ചിട്ടില്ല.

- 2. കുറ്റം ചെയ്തവനെ ശിക്ഷക്കണമല്ലോ. അത് ജഡ്ജിന്റെ കടമയാണ്. വ്യഭിചാരത്തിന്റെ ശിക്ഷ നൂറ് അടിയാണെങ്കിൽ ഈ രണ്ട് വ്യഭിചാരികളേയും നബി(സ) ശിക്ഷിച്ചിട്ടില്ല!! അവരെ അടിച്ചിട്ടില്ലല്ലോ. എറിഞ്ഞ് കൊല്ലലാവട്ടെ ശിക്ഷാ നടപടിയുമല്ല! ഇത് ഏറെ വിചിത്രമായി തോന്നു
- കുറ്റം ചെയ്തയാൾ പശ്ചാതാപ്പിക്കുന്ന പക്ഷം,

അയാൾ എന്നെശുദ്ധീകരി ക്കണമെന്നാവശ്യപ്പെടുന്ന പക്ഷം അയാളുടെ കുറ്റം എന്തു തന്നെ ആയിരു ന്നാലും അയാളെ എറിഞ്ഞു കൊല്ലേണ്ടി വരും! കാരണം അതാണല്ലോ തൗബ ചെയ്തവനുള്ള ശുദ്ധീക രണ നടപടി! അങ്ങനെ യൊരു വിധി ഇസ്ലാമിൽ ഉള്ളതായി അറിവില്ല.

വ്യഭിചാരം ചെയ്ത രണ്ട് വിവാഹിതർ പരലോക ശിക്ഷയിൽ ഇളവ് ലഭി ക്കാനോ മുക്തി ലഭിക്കാനോ വേണ്ടി, ചെയ്ത പാപത്തി നുള്ള ശിക്ഷ സ്വയമേ ഏറ്റ് വാങ്ങി ശുദ്ധാവസ്ഥയിൽ മരിക്കാൻ ആഗ്രഹിച്ചു. അവ രത് ആവശ്യപ്പെട്ടു. നബി( സ) അവർക്ക് കല്ലെറി ഞ്ഞുള്ള മരണ ശിക്ഷ വിധി ച്ചു. അതിനാൽ വിവാഹി തക്ക് വൃഭിചാരത്തിന് എറിഞ്ഞു കൊല്ലലാണ് ശിക്ഷയെന്ന് മുസ്ലിം ലോകവും പണ്ഡിതന്മാരും മനസ്സിലാക്കി. അവരത് അംഗീകരിച്ചു പോന്നു. അതിനവരെ കുറ്റം പറ

യാൻ പറ്റില്ല. താൻ നടപ്പാ ക്കിയത് വൃഭിചാരത്തിനുള്ള ശിക്ഷയല്ല ശുദ്ധീകരണ നട പടിയാണെന്ന് നബി(സ) പ്രസ്താവിച്ചിട്ടില്ല! 'ശുദ്ധീക രണ നടപടി' നടപ്പാക്കു മ്പോൾ യഥാർത്ഥ ശിക്ഷ ഒഴിവാക്കാമെന്നും അദ്ദേഹം പ്രസ്താവിച്ചിട്ടില്ല!

ഖുർആനിൽ നസ്സായി വന്നിട്ടുള്ള കാര്യത്തിന് വിരു ദ്ധമായി ഹദീസ് വരുമ്പോ ഴാണ് നാം ഹദീസ് തള്ളുന്ന ത്. ഖുർആനിൽ ഇല്ലാത്ത പല കാര്യങ്ങളും ഹദീസുക ളിലുണ്ടല്ലോ- അവയിൽ വിശ്വാസ കാര്യങ്ങൾ പോലും ഉണ്ട്: ഉദാ: ഖബ റിലെ ശിക്ഷയെക്കുറിച്ച് ഖുർആനിൽ വിദുര സുചന പോലും ഇല്ലല്ലോ. എന്നാൽ ഹദീസുകളിൽ ഇക്കാര്യം ആവർത്തിച്ചാവർത്തിച്ച് പറ ഞ്ഞിട്ടുള്ളതും മുസ്ലിംകൾ ശക്തിയായി വിശ്വസിച്ച് പോരുന്നതുമാണ്. ഇങ്ങനെ പല കാര്യങ്ങളുമുണ്ട്.

പാപം ചെയ്തവൻ തൗബ ചെയ്താൽ അയാളെ ശുദ്ധീകരിക്കാനായി ഒരു

ഭൗതിക നടപടി ഇസ്ലാം ദീനിൽ ഇന്ന് വരെയില്ലല്ലോ. പരലോക ശിക്ഷ ഒഴിവാക്കു ന്നതിനും പാപിയായി മരി ക്കാനിടവരാതിരിക്കാനും വേണ്ടി, ഭൗതിക ശിക്ഷ എത്ര കഠിനമായാലും അതേറ്റ് വാങ്ങുക എന്ന താണീ സംഭവത്തിൽ കാണുന്നത്. അവർക്ക് ശിക്ഷ തന്നെയാണ് നബി( സ) നല്കിയതും.

തന്റെ ശരീരത്തിലേക്ക് രക്തം തെറിച്ചപ്പോൾ അലി(റ) മൊഴിഞ്ഞ ശാപവാക്കിനെതിരെ നബി( സ)യുടെ പ്രതികരണം സ്വാഭാവികം മാത്രമാണ്. പാപശിക്ഷ ഏറ്റ് വാങ്ങി സ്വയം തൗബ ചെയ്ത് പാപ മോചനം നേടിയ ശേഷവും അയാളെ നീചനെന്ന നില യിൽ വിലയിരുത്താൻ പാടില്ല എന്ന കർശന നിർദ്ദേശമാണ്. ഇത് ശിക്ഷ യല്ലെന്ന് വരുന്നില്ല. ശിക്ഷ ഏറ്റ് വാങ്ങലാണ് പാപമോ ചന (ശുദ്ധീകരണം) ത്തിനുള്ള ഒരു മാർഗ്ഗം എന്നേ വരുന്നുള്ളു.

# ഹദ്യധിന്റെ പ്രാധാന്വം

ഡോ. പി.കെ. അബ്ദുറസാക്ക് സുല്ലമി

മിഖ്ദാദ്(റ) വിൽ നിന്ന് നിവേദനം ചെയ്യപ്പെട്ട ഒരു ഹദീസ്: അറിഞ്ഞു കൊള്ളു ക. എനിക്ക് ഖുർആനും അത് പോലുള്ള മറ്റൊന്നും നൽകപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. (ഭാവി യിൽ) ഒരുത്തൻ വയറ് നിറച്ച് ചാരു കസേരയിൽ ഇരുന്ന് പറയും "നിങ്ങൾ ഖുർആൻ മുറുകെപ്പിടിക്കു

ക– അതിലുള്ള ഹലാലുക ൾ ഹലാലായി കാണുക. അതിലുള്ള ഹറാമുകൾ ഹറാമായി മനസ്സിലാക്കുക. നിങ്ങൾ അറിയണം. അല്ലാ ഹുവിന്റെ ദുതൻ ഹറാമാക്കി യത് അല്ലാഹു ഹറാമാക്കിയ തിന് തുല്യമാണ്. (അബുദാ വൂദ്)

ഹദീസുകളും അല്ലാഹു വിൽ നിന്നുള്ള വഹ്യാണ്. പ്രവാചകന്റെ വാക്ക്, പ്രവൃ ത്തി, അംഗീകാരം തുടങ്ങിയ വയെക്കുറിച്ചുള്ള റിപ്പോർട്ടു കളാണ് ഹദീസുകൾ. മുഹ മ്മദ് നബി(സ)യുടെ ഓരോ ചര്യയും അല്ലാഹുവിൽ നിന്ന് കിട്ടുന്ന ദിവ്യ ബോധ

നമാണ്. സ്വന്തം അഭിപ്രായ ങ്ങളല്ല. നമസ്കരിക്കണമ മെന്ന് ഖുർആനിൽ പറഞ്ഞി ട്ടുണ്ടെങ്കിലും അതിന്റെ രുപം വിവരിക്കുന്നത് ഹദീ സിലുടെയാണ്. കുടാതെ സകാത്തിന്റെ തോത്, ഹജ്ജിന്റെ രൂപം, നോമ്പിന്റെ വിശദാംശങ്ങൾ തുടങ്ങിയവ ഹദീസിൽ നിന്നേ കിട്ടുകയുള്ളൂ.

ഖുർആനിന്റെ വ്യാഖ്യാ നവും കൂടിയാണ് ഹദീസ്. നമ്മുടെ യുക്തിക്ക് യോജിച്ച ആശയങ്ങൾ മാത്രം ഹദീ സിൽ നിന്ന് എടുക്കുന്ന പ്രവണത തെറ്റാണ്. കാരണം പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളി ലൂടെ തലച്ചോറിൽ എത്തിയ വിവരങ്ങളിലൂടെയാണ് നമ്മുടെ യുക്തി രൂപം കൊള്ളുന്നത്. ഹദീസുകൾ ബുദ്ധിയെ മാത്രം അടിസ്ഥാ നമാക്കി സ്വീകരിക്കുന്നതും തള്ളുന്നതും ഇസ്ലാമിക നില പാടാണ്. അത് കൊണ്ടാണ്, 'മതം യുക്തി യിൽ അധിഷ്ഠിത മായിരുന്നെങ്കിൽ ഖുഫ്ഫ യുടെ മുകൾ ഭാഗമല്ല അടി ഭാഗമാണ് തടവേണ്ടിയിരു ന്നത്'എന്ന് അലി(റ) പറ യാൻ കാരണം.

അല്ലാഹു ഒന്നാം ആകാ ശത്തിലേക്ക് ഇറങ്ങുന്നു എന്നത് പോലുള്ള ഹദീസു കൾ സ്ഥലകാല സങ്കൽപ്പ

ങ്ങളുടെ പരിധിക്കുള്ളിലെ മനുഷ്യന്റെ അതേ ഭൗതിക മാനദണ്ഡങ്ങൾ ഉപയോഗിച്ച് വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നത് തെറ്റാ ണ്. ശാസ്ത്രം വിശദീകരി ക്കുന്ന ചലന സിദ്ധാന്തങ്ങൾ അല്ലാഹുവിന് ബാധകമല്ല. അത് സൂഷ്ടി ലോകത്തിന് മാത്രമേ ബാധകമാവുകയു ള്ളു. അതേ പോലെ ഒരു വസ്തു നിലകൊള്ളാൻ ഒരു സ്ഥലം വേണമെന്നതും ഭൂതം, വർത്തമാനം, ഭാവി തുടങ്ങിയ കാലങ്ങളുടെ സങ്കൽപ്പവുമെല്ലാം സൃഷ്ടി ലോകത്തിന് മാത്രം ബാധക മാണ്. അല്ലാഹു അതിനേ ക്കാളെല്ലാം അധീതനാണ്. പ്രപഞ്ചനാഥനായ അല്ലാഹു വിന്റെ ദുതൻ സംസാര ത്തിന് അഥവാ ഹദീസിന് അതർഹിക്കുന്ന അംഗീകാ രവും ആദരവും പ്രാധാ ന്യവും നൽകുന്നത് നമ്മുടെ വിശ്വാസത്തിന്റെ ഭാഗമാണ്.

ഒരു ബാൾപേനയുടെ അറ്റത്ത് വന്ന് നോക്കി ഞാൻ എല്ലാം കണ്ടു ഒറ്റക്ക് ഒരു പേന എഴുതുകയാണ്, എന്ന് പറയുന്ന ഒരു ഉറുമ്പ് എത്രമാത്രം വിഢിയാണ്. ബാൾപെൻ, അത് പിടിച്ച കൈ, എഴുതുന്നവർ തുടങ്ങി മഹാപ്രപഞ്ചം വരെ തുടർന്ന് പോവുന്ന കണ്ണി കൾ ഒന്നും കാണാത്ത അഹങ്കാരിയായ ഉറുമ്പു

പോലെ നാം ആവരുത്. നമ്മുടെ കൊച്ചു തലച്ചോറും യുക്തിയും വിവരവും പ്രപ ഞ്ചനാഥന്റെയും അവന്റെ ദുതന്റെയും വചനങ്ങളുടെ മുമ്പിൽ എത്രയോ നിസ്റ്റാ രവും ചെറുതുമാണ് എന്ന് അംഗീകരിക്കാൻ കഴിയുന്ന ഒരു അടിമയുടെ വിനയ മാണ് സത്യ വിശ്വാസി കൾക്കുണ്ടാവേണ്ടത്.

അല്ലാതെ തന്റെ അറി വും യുക്തിയും വെച്ച് ഖുർ ആനിനെയും ഹദീസുകളെ യും നിരൂപണം ചെയ്ത് അംഗീകരിക്കുകയും തള്ളി ക്കളയുകയും ചെയ്യുന്ന പ്രവ ണത അൽപത്വവും അഹ ങ്കാരവുമാണ് എന്ന് മാത്രമല്ല വളരെ അപകടകരമായ വിശ്വാസ വൃതിയാനത്തി ലേക്ക് അത് നയിക്കുകയും ചെയ്യും. ശാസ്ത്ര സൂചന കൾ ഖുർആനിൽ ഉള്ളത് പോലെത്തന്നെ ഹദീസുക ളിലും ഉണ്ട്. പ്രവാചകൻ ഹജ്ജത്തുൽ വദാഇൽ ചെയ്ത പ്രസംഗം എത്ര കുറച്ചേ ഉള്ളൂ. പക്ഷെ എത്ര യോ സെക്രട്ടറിമാർ വിധഗ്ദ മായി പഠിച്ച് മന്ത്രിമാർക്ക് എഴുതിക്കൊടുക്കുന്ന പ്രസം ഗങ്ങളേക്കാളും അനവധി ആശയങ്ങളും നിലവാരവും അത് പുലർത്തുന്നു എന്നത് തന്നെ ഹദീസിന്റെ അമാനു ഷികതക്ക് തെളിവാണ്.

#### ഹദീസ് മതം

ഹദീസിനെ മാത്രം മതമായി സ്വീകരിക്കുന്നവർ വളരുന്തോറും പിളരുകയും പിളരുന്തോറും വളരുകയും ചെയ്തുകാണുന്നു. ഇത് അപകടകരമായൊരവസ്ഥയാണ്. ഖുർആനുമായി യോജി ക്കുന്ന ഹദീസുകൾ മാത്രം മാർഗ്ഗരേഖകളാക്കാം. എന്നാൽ ഇക്കാര്യത്തിൽ പൗരോഹിത്യവും മതസംഘടനകളും തമ്മിലുള്ള പരസ്പര മത്സരവും ജാടകളും മതത്തെ ജീർണ്ണാവസ്ഥയി ലാക്കിത്തീർക്കും. ഗവേഷണപരമായി വിഷയങ്ങളെക്കുറിച്ച് പഠിച്ച് എഴുതുന്ന അൽഫനാർ ലേഖ കർക്കും സധൈര്യം അത് പ്രസിദ്ധീകരിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന പത്രാധിപർക്കും നന്മകൾ നേരു ന്നു. സ്നേഹപൂർവ്വം

കെ.എ. മുഹമ്മദ് റഷീദ്, കോതപറമ്പ്, കൊടുങ്ങല്ലൂർ

# ചന്ദ്രമാസ തീരുമാനം: ഡയറിക്കുറിപ്പുകളിലൂടെ

സൂര്യാസ്തമനത്തിനു ശേഷം നാലു മിനുട്ടു മാത്രമാണ് ചന്ദ്രക്കല ഉണ്ടാ യിരുന്നത്. കണ്ടില്ല എന്ന കാരണത്താൽ ഹിലാൽ കമ്മിറ്റിയും തിരുവ നന്തപുരം ഖാസിയും 30 പുർത്തിയാക്കി 16 ചൊവ്വാഴ്ച എ.പി സുന്നി കൾ കാപ്പാട് മാസപ്പിറവി കണ്ടു എന്നു പറഞ്ഞും ഉറപ്പിച്ചു. മക്കയിൽ 15 തിങ്കളാഴ്ച അറഫായും 16ന് ചൊവ്വാഴ്ച പെരുന്നാളുമായി അടുത്ത ദിവസം തന്നെ (7ന്) ഉറപ്പിച്ചിട്ടും സ്വീകരിച്ചില്ല.

#### 1. മാസപ്പിറവി അറിയിക്കണം:

കോഴിക്കോട്: ഇന്ന് മാസ പ്പിറവി കാണുന്നവർ അറിയി ക്കണമെന്ന് ഹിലാൽ കമ്മിറ്റി ചെയർമാൻ എ.പി അബ്ദുൽ ഖാദിർ മൗലവി അറിയിച്ചു. നാളെ മാസപ്പി റവി കാണുന്നവർ അറിയി ക്കണമെന്ന് ഖാസിമാരായ... പാണക്കാട് സയിദ് ഹൈദ രലി ശിഹാബ് തങ്ങൾ എന്നിവർ അറിയിച്ചു.

> (മനോരമ: 2010 നവംബർ 6 ശനിയാഴ്ച പേജ് 18)

സൂര്യാസ്തമനത്തിനു ശേഷം നാലു മിനുട്ടു മാത്ര മാണ് ചന്ദ്രക്കല ഉണ്ടായിരു ന്നത്. കണ്ടില്ല എന്ന കാര ണത്താൽ ഹിലാൽ കമ്മി റ്റിയും തിരുവനന്തപുരം ഖാസിയും 30 പൂർത്തി യാക്കി 16 ചൊവ്വാഴ്ച എ.പി സുന്നികൾ കാപ്പാട് മാസപ്പി റവി കണ്ടു എന്നു പറഞ്ഞും ഉറപ്പിച്ചു. മക്കയിൽ 15 തിങ്ക ളാഴ്ച അറഫായും 16ന്

ചൊവ്വാഴ്ച പെരുന്നാളുമായി അടുത്ത ദിവസം തന്നെ (7 ന്) ഉറപ്പിച്ചിട്ടും സ്വീകരിച്ചില്ല. നമുക്കും അവർക്കും ചന്ദ്രൻ ഒരേ ഉദയമേഖലയിൽ തന്നെയായിരുന്നു.

#### 2. ഈദുൽ ഫിത്വർ നാളെ:

കോഴിക്കോട്: മലബാ റിൽ എവിടെയും ശവ്വാൽ ചന്ദ്രപ്പിറവി കണ്ടതായി വിവരം ലഭിക്കാത്തതിനാൽ ഇന്ന് റമദാൻ 30 പൂർത്തി യാക്കി ഈദുൽ ഫിത്വർ വെള്ളിയാഴ്ച ആയിരിക്കു മെന്ന് കോഴിക്കോട് മുഖ്യ ഖാസി നാലകത്ത് മുഹമ്മദ് കോയ ബാഖവി, വലിയ ഖാദി മൂഹ്സിൻ ശിഹാബ് തങ്ങൾ, കേരള ഹിലാൽ കമ്മിറ്റി ചെയർമാൻ എ.പി അബ്ദു ൽ ഖാദിർ മൗലവി, കോഴിക്കോട് സംയുക്ത ഖാദി കാന്തപുരം എ.പി അബൂബക്കർ മുസ്ലിയാർ എന്നിവർ അറിയിച്ചു. എല്ലാ ഗൾഫ് രാജ്യങ്ങളിലും ഇന്ന് പെരുന്നാൾ ആഘോഷി ക്കും.

#### കാസർകോടും കാഞ്ഞ ങ്ങാട്ടും ഇന്ന് പെരുന്നാൾ

കാഞ്ഞങ്ങാട്: കർണാടക യിലെ ബട്കലിൽ ശവ്വാൽ മാസപ്പിറവി കണ്ടതായി സ്ഥിരീകരിച്ചതിനാൽ ഇന്നു ചെറിയ പെരുന്നാൾ ആയിരി ക്കുമെന്ന് കാഞ്ഞങ്ങാട് സംയുക്ത ഖാദി യു.കെ അബൂബക്കർ ആറ്റക്കോയ തങ്ങൾ അറിയിച്ചു. സംയുക്ത ഖാസിയുടെ അറിയിപ്പിന്റെ അടിസ്ഥാന ത്തിൽ കാഞ്ഞങ്ങാട്, നീലേ ശ്വരം എന്നിവിടങ്ങളിൽ ഇന്ന് പെരുന്നാൾ ആഘോ ഷിക്കും. കാസർകോട് ഇന്ന് ചെറിയ പെരുന്നാളാണെന്ന് കാസർകോട് സംയൂക്ത ഖാദി ടി.കെ.എം. ബാവ മുസ്ലിയാർ അറിയിച്ചു. മംഗ ലാപുരത്തും ഇന്ന് പെരുന്നാ ളാണ്. (മാധ്യമം 2005 നവം ബർ 3 വ്യാഴം)

ഇവരുടെ അടുത്ത് ചന്ദ്ര മാസപ്പിറവി തീരുമാനിക്കു വാനുള്ള മാനദണ്ഡം എന്താ ണെന്ന് ചോദിച്ച് അതു ഖുർ ആൻ കൊണ്ടും നബിചര്യ കൊണ്ടും തീരുമാനിക്കു വാൻ ആവശ്യപ്പെടുക. എത്ര ദൂരത്ത് കണ്ടാലാണ് ഇവർ സ്വീകരിക്കുക? കേരള ത്തിന്റെ ഒരു ഭാഗത്ത് പെരു ന്നാളായാലും ഇവരുടെ മുറ്റത്ത് മാസപ്പിറവി ദർശി ച്ചാൽ മാത്രമാണ് സ്വീകരി ക്കുക. ഒരേ ഉദയത്തിൽ മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചാലും അ തു ഇവർക്ക് സ്വീകാര്യമല്ല.

#### 3. 2007 ഒക്ടോബർ 11ന് വ്യാഴാഴ്ച:

#### 4. 2009 സെപ്തംബർ 19 ശനിയാഴ്ച:

21 മിനുട്ട് ചന്ദ്രൻ ഉണ്ടാ യിട്ടും ഗൾഫു നാടുകളിൽ എല്ലാം പെരുന്നാളായിട്ടും കേരളത്തിൽ ഞായറാഴ്ച പെരുന്നാളായില്ല. കേരള ത്തിൽ എവിടെയും മാസപ്പി റവി കണ്ടില്ലെന്ന് പറഞ്ഞു തിങ്കളാഴ്ച്ചക്ക് നീട്ടിവെച്ചു. 2 മിനുട്ടു 4 മിനുട്ടു മാത്രം ഉണ്ടായിട്ടും മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചവർ 21 മിനുട്ടു ഉണ്ടാ യിട്ടും മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചി ല്ല. ആറ് മിനുട്ട് മുമ്പ് അസ്തമിച്ച ചന്ദ്രനെയും ഇവർ ദർശിച്ച സംഭവവും ഉണ്ടായിട്ടുണ്ട്.

സെക്രട്ടറി ചെറുശ്ശേരി സൈനുദ്ദീൻ മുസ്ലിയാർ കോഴിക്കോട് ഖാസി സയ്യിദ് മുഹമ്മദ് കോയ തങ്ങൾ ജമ ലുല്ലൈലി എന്നിവർ അറിയി ച്ചു. ബുധനാഴ്ച റമളാൻ മാസപ്പിറവി ദൃശ്യമായാൽ അറിയിക്കണമെന്ന് കോഴി ക്കോട് വലിയ ഖാസി... അറി യിച്ചു. ഫോൺ....

ഇന്ന് സൂര്യാസ്തമയ ശേഷം കാസർകോട് 10 മിനുട്ടും കോഴിക്കോടും കൊച്ചിയിലും 11 മിനുട്ടും തിരുവനന്തപുരത്ത് 12 മിനുട്ടും കഴിഞ്ഞാണ് ചന്ദ്രൻ അസ്തമിക്കുന്നത്. മാസപ്പിറവി കാണുന്നവർ ബന്ധപ്പെടണമെന്ന് കേരള

ബുധനാഴ്ച നോമ്പായി സഊദി ഉൾപ്പെടെയുള്ള ഗൾഫ് നാടുകളിൽ പ്രഖ്യാപി ച്ചത് രാത്രി 10.30ന് തന്നെ ടി.വിയിൽ എഴുതിക്കാണിച്ചിട്ടും ഇവർ ഇവിടെ നോമ്പായി പ്രഖ്യാപിച്ചത് അടുത്ത ദിവസം വ്യാഴാഴ്ചയാണ്. ചൊവ്വാഴ്ച ചന്ദ്രനെ ദർശി ച്ചാലും സുന്നികൾ പുറത്തു പറയുകയില്ല. അവരെ ഹിലാൽ കമ്മിറ്റിയും പിൻപ റ്റി. നമുക്കും ഗൾഫ് നാടുകളിലും ഉദയം ഒന്നായിട്ടും ഇവർ അവിടത്തെ കാഴ്ചയെ അവഗണിച്ചു. കേരളത്തിൽ ചന്ദ്രമാസം ഉറപ്പിക്കുവാൻ മാത്രമാണ് ഇവർക്ക് ഒരേ ഉദയത്തിൽ എവിടെയെങ്കിലും ദർശിച്ചാൽ മതിയെന്ന തത്വം.

തിരുവനന്തപുരത്ത് 1 മിനുട്ടും കോഴിക്കോട് 0. മക്കയും തിരുവനന്തപുരവും ഒരേ ഉദയവും. കോഴിക്കോട് ഉദയവ്യത്യാസം. ഇതാണ് ചന്ദ്രന്റെ അവസ്ഥ. ദൂര രാജ്യം അടുത്ത രാജ്യം എന്ന നിലക്ക് ചന്ദ്രന്റെ ഉദയ വ്യത്യാസം തീരുമാനിക്കു വാൻ സാധ്യമല്ല. സഊദി യിലും യു.എ.ഇ.യിലും വെള്ളിയാഴ്ച പെരുന്നാൾ. കേരളത്തിൽ ശനിയാഴ്ച പെരുന്നാൾ. തിരുവനന്ത പുരം ഉൾപ്പെടെ സഊദിലും തിരുവനന്തപുരത്തും ഒരേ ഉദയമായിട്ടും തിരുവനന്തപു രത്ത് പെരുന്നാൾ പ്രഖ്യാപി ച്ചില്ല.

#### 5. ഒരു അത്ഭുത പരസ്യം:

പ്രത്യേകം ശ്രദ്ധിക്കുക. ഹിലാൽ കമ്മിറ്റി മുജാഹിദ് പ്രസ്ഥാനത്തെ ആരുടെ ആലയിൽ കൊണ്ടുപോയി ട്ടാണ് ബന്ധിപ്പിക്കുന്നതെന്ന് അറിയുവാൻ വൈരുദ്ധ്യം നിറഞ്ഞ ഈ പരസ്യം സഹായമാകുന്നതാണ്. 2010 ആഗസ്റ്റ് 10ന് ചൊവ്വാഴ്ച യാണ് ഈ പരസ്യം പത്ര ത്തിൽ വരുന്നത്.

കോഴിക്കോട്: റമസാൻ മാസപ്പിറവി ദർശിക്കുന്നവർ വിവരം അറിയിക്കണമെന്ന് ഖാസിമാരായ പാണക്കാട് സയ്യിദ് ഹൈദരലി ശിഹാബ് തങ്ങൾ സമസ്ത ജനറൽ

ജംഇയ്യത്തുൽ ഉലമ പ്രസി ഡണ്ട് അറിയിച്ചു. (ചന്ദ്രിക 2010 ആഗസ്റ്റ് 10 ചൊവ്വ). സുന്നികൾ ബറാത്ത് കഴിച്ച തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ചൊവ്വാഴ്ച ശഅ്ബാൻ 28 മാത്രമാണ് ആവുക. അതി നാൽ ഇന്ന് എന്ന് പറയാതെ ബുധനാഴ്ച ദർശിക്കുന്നവർ എന്നാക്കി. കാരണം ചൊവ്വാഴ്ച ദർശിക്കുന്നവർ എന്ന് പരസ്യം നൽകിയാൽ അവരുടെ ബറാത്ത് തെറ്റി എന്ന് വരും. പുറമെ ഇരട്ട ത്താപ്പ് നയം അവർക്കില്ല. എല്ലാ മാസവും ദർശനത്തെ അവലംബിക്കുക എന്ന താണ് അവരുടെ നയം. കണക്ക് മുഖേന മാത്രമാണ് ചൊവ്വാഴ്ച ശഅ്ബാൻ 29 ആവുക. ബുധനാഴ്ച നോമ്പായി സഊദി ഉൾപ്പെ ടെയുള്ള ഗൾഫ് നാടുകളിൽ പ്രഖ്യാപിച്ചത് രാത്രി 10.30ന് തന്നെ ടി.വിയിൽ എഴുതി ക്കാണിച്ചിട്ടും ഇവർ ഇവിടെ നോമ്പായി പ്രഖ്യാപിച്ചത് അടുത്ത ദിവസം വ്യാഴാഴ്ച യാണ്. ചൊവ്വാഴ്ച ചന്ദ്രനെ ദർശിച്ചാലും സുന്നികൾ പുറത്തു പറയുകയില്ല. അവരെ ഹിലാൽ കമ്മി റ്റിയും പിൻപറ്റി. നമുക്കും ഗൾഫ് നാടുകളിലും ഉദയം ഒന്നായിട്ടും ഇവർ അവി ടത്തെ കാഴ്ചയെ അവഗണി ചു. കേരളത്തിൽ ചന്ദ്രമാസം ഉറപ്പിക്കുവാൻ മാത്രമാണ് ഇവർക്ക് ഒരേ ഉദയത്തിൽ എവിടെയെങ്കിലും ദർശി ച്ചാൽ മതിയെന്ന തത്വം.

#### 6. 2011 ആഗസ്റ്റ് 29 തിങ്കളാഴ്ച:

ശവാൽ മാസപ്പിറവി കേരളത്തിൽ 4, 5 മിനുട്ടു കൾ ഉണ്ടായിരുന്നു. സഊദി യിൽ 6 മിനുട്ടും ഉണ്ടായിരു ന്നു. അവിടെ മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചുവെന്ന് പ്രഖ്യാപിച്ച്

ചെറിയ പെരുന്നാൾ 30-ാം തിയ്യതി ചൊവ്വാഴ്ചക്ക് ഉറപ്പി ച്ചിട്ടും 5 മിനുട്ടുള്ള ചന്ദ്രനെ ദർശിച്ചില്ലെന്ന് പറഞ്ഞ്. 31-ാം തിയ്യതി ബുധനാഴ്ച യിലേക്ക് മാറ്റിവെച്ചു. ഒരേ ഉദയമായിട്ടും കാപ്പാട് മാസം ദർശിച്ചാൽ ഒരേ ഉദയത്തിൽ എവിടെയെങ്കിലും ദർശി ച്ചാൽ മതി എന്ന് പറഞ്ഞു കേരളം ആകമാനം ആ ദർശനത്തെ ഇവർ ബാധക മാക്കും.

#### 7. മറ്റൊരത്ഭുത വാർത്ത:

17.10.2012ന് മാസപ്പിറവി കണ്ടില്ലെന്ന് പ്രഖ്യാപിച്ച് അറഫാദിനം 26 വെള്ളിയാ ഴ്ചയും ബലിപെരുന്നാൾ 27 ശനിയാഴ്ച ദിവസവുമായി ഇവർ കേരളത്തിൽ ഉറപ്പിച്ചു 16ന് ദുൽഖഅദ് മാസം 30 പൂർത്തിയായിരുന്നു. മക്ക യിൽ അറഫ വ്യാഴാഴ്ചയും ബലിപെരുന്നാൾ വെള്ളിയാ ഴ്ചയുമായി പ്രഖ്യാപിച്ചിട്ടും ഇവർ അതിനെ അംഗീകരി ച്ചതുമില്ല. അവസാനം പരപ്പ നങ്ങാടിയിലും കോഴി ക്കോട്ടെ പരപ്പിലും മാസപ്പി റവി ദർശിച്ചു എന്നും

പറഞ്ഞ് അറഫ വ്യാഴാ ഴ്ചക്കും പെരുന്നാൾ വെള്ളി യാഴ്ചക്കുമാക്കി മാറ്റി തീരു മാനിച്ചു. ഒരേ ഉദയമാകലും മാസം 30 പൂർത്തിയാവലും ഇവർക്കു പ്രശ്നമല്ല.

#### 8. 2013 ജൂലൈ 8ന് തിങ്കളാഴ്ച:

2 മിനുട്ടു ചന്ദ്രൻ ഉണ്ടാ യിട്ടും അതിനെ അംഗീക രിച്ച് ചൊവ്വാഴ്ചക്ക് നോമ്പ് ഉറപ്പിച്ചില്ല. രണ്ടു നദ്വത്തും മാസം 30 പൂർത്തിയായി എന്ന് പറഞ്ഞ് മുൻകുട്ടി നോമ്പ് ബുധനാഴ്ച 10-ാം തിയതി ഉറപ്പിച്ചു. സുന്നികൾ മീനങ്ങാടിയിൽ മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചു എന്ന് പറഞ്ഞു കൊണ്ടും ബുധനാഴ്ചക്ക് നോമ്പ് ഉറപ്പിച്ചു. സുന്നികൾ ശഅ്ബാൻ ഉറപ്പിക്കുവാൻ കണക്ക്, റമളാൻ ഉറപ്പിക്കു വാൻ ദർശനം എന്ന ഇരു മുഖം കാണിച്ചില്ല.

#### 9. 2013 ഒക്ടോബർ 14 തിങ്കളാഴ്ച:

അറഫാ ദിനമായും 15-ാം തിയ്യതി ചൊവ്വാഴ്ച ദിവസം ബലിപെരുന്നാളുമായി

#### HCI State Committee meeting held on 13/7/15 at Thrissur has elected the following persons as the HCI State Committee office bearers.

President N.M. Irshad Sait, Ernakulam

Vice President Jb. Abdurahiman, Thiruvananthapuram

> Jb. Mayinkutty. M, Malappuram Jb. T.C Mohamed, Kozhikode Musthafa Mohamed, Kozhikode

General Secretary Jb. Shamsudheen, Aluva Secretary

Jb. Shabab, Changaramkulam

Jb. Ashraf, Thalassery

Treasurer Jb. M.E. Abdurahman, Aluva

> Regards, Musthafa Mohamed

സഊദിയും ഗൾഫ് നാടു കളും തീരുമാനിച്ചു. കേരള ത്തിൽ 15 മിനുട്ടു ചന്ദ്രൻ ഉണ്ടായിട്ടും നാമും സഊ ദിയും ഒരേ ഉദയമായിട്ടും 15ന് അറഫാദിനമായും 16ന് പെരുന്നാളായും തീരുമാനി ച്ചു. സഊദിയെ തള്ളി സുന്നിയെ സ്വീകരിച്ചു.

#### 10. 2014 ജൂലൈ 27 ഞായറാഴ്ച:

13 മിനുട്ട് ചന്ദ്രൻ ഉണ്ടാ യിട്ടും ഒരേ ഉദയമായ സഊ ദിയിൽ മാസപ്പിറവി ദർശി ച്ചിട്ടും തിങ്കളാഴ്ച പെരു ന്നാൾ ആഘോഷിച്ചില്ല. സംസ്ഥാനത്തു എവിടെയും മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചില്ലെന്ന് പറഞ്ഞ 29 ചൊവ്വാഴ്ചയി ലേക്ക് പെരുന്നാൾ മാറ്റിവെ ച്ചു. തിരഞ്ഞെടുപ്പ് പോലെ.

#### 11. 2014 ഒക്ടോബർ 3 വെള്ളി:

അറഫയായും ശനി പെരുന്നാളായും സഊദിയും ഗൾഫ് നാടുകളും തീരുമാ നിച്ചു. 5 മിനുട്ടു മാത്രമാണ് അവർക്ക് ചന്ദ്രൻ ഉണ്ടായിരു ന്നത്. കേരളത്തിൽ 3 മിനുട്ട് ചന്ദ്രൻ ഉണ്ടായിട്ടും നാമും അവരും ഒരേ ഉദയമായിട്ടും മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചില്ല എന്ന് പറഞ്ഞു അറഫ ശനിയാഴ്ച യായും പെരുന്നാൾ ഞായ റാഴ്ചയായും തീരുമാനിച്ചു.

#### 12. 2015 ജൂലൈ 16ന് വ്യാഴാഴ്ച:

13 മിനുട്ടു ചന്ദ്രൻ ഉണ്ടാ യിട്ടും ഒരേ ഉദയമായ സഊ ദിയിലും നൂറിലധികം രാഷ്ട്രങ്ങളിലും വെള്ളി യാഴ്ച പെരുന്നാളായിട്ടും കേരളത്തിൽ അരീക്കോട്, വളാഞ്ചേരി എന്നീ സ്ഥലങ്ങ ളിൽ മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചു വെന്ന് പാണക്കാട് ചെന്ന് പറഞ്ഞിട്ടും അതിനെ യെല്ലാം തള്ളിക്കളഞ്ഞ് ശനി യാഴ്ചയിലേക്ക് പെരുന്നാൾ മാറ്റിവെച്ചു. സൂര്യൻ അസ്ത മിക്കുന്ന 6 മിനുട്ട് മുമ്പ് അസ്തമിച്ച ചന്ദ്രനെ കണ്ടു എന്ന് പറഞ്ഞതു ഇവർക്ക് വിശ്വാസയോഗ്യമായ തെളി വായിരുന്നു. 13 മിനുട്ട് ഉള്ള ചന്ദ്രനെ ദർശിച്ചുവെന്ന് പറ ഞ്ഞതും ഒരേ ഉദയത്തി ലുള്ള സഊദിയിലും മറ്റും മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചതും ഇവർക്ക് വിശ്വാസയോഗ്യ മായ തെളിവായിരുന്നില്ല താനും. ഇവർ മതം കൊണ്ടു കളിക്കുകയാണ്. രാഷ്ട്രീയം പോലെ തന്നെ യാണ് മതവും എന്നാണ്

ഇവരുടെ ധാരണ. സ്ഥാനമാ നങ്ങൾ കാത്തു സൂക്ഷി ക്കുക എന്നതാണ് ഇവർക്ക് പ്രധാനം. മുസ്ലിംകളേ! നിങ്ങൾ ഇവരെ പിൻപറ്റി യാൽ ഇവർ നിങ്ങളെ നരക ക്കുണ്ടിൽ ചാടിക്കും. ഞങ്ങൾ നേതാക്കന്മാരെ പിൻപറ്റിയതാണ്. അതി നാൽ അവർക്ക് ഇരട്ടി ശിക്ഷ നൽകുക എന്ന് നരകവാസി കൾ പറയുമ്പോൾ അല്ലാഹു വിന്റെ മറുപടി നിങ്ങൾ ശരിക്കും ഓർമ്മിക്കുക. "നിങ്ങൾക്കും അവർക്കും ഇരട്ടി ശിക്ഷയുണ്ട്." (സുറ. **അഅ്റാഫ്: 38).** ദുൻയാവും ഇവിടത്തെ സ്ഥാനമാന ങ്ങളും നിസ്സാരവും ക്ഷണി കവുമാണ്. പരലോകമാണ് ശാശ്വതമായ ജീവിതം. നിങ്ങളെക്കാൾ അല്ലാഹുവി ലുള്ള ഭയം നിങ്ങൾ നേതാ ക്കന്മാരും പണ്ഡിതന്മാരു മായി കണക്കാക്കിയവർക്കി ല്ല. ഭൂമിയിൽ ഏറ്റവും ചീത്ത ജനങ്ങൾ നേതാക്കന്മാരും പണ്ഡിതന്മാരുമായിത്തീരു മെന്ന നബിവചനം മറക്കാ തിരിക്കുക. കാണുന്ന തെല്ലാം പൊന്നല്ല എന്ന ആപ്തവാകൃവും ഓർമ്മി ക്കുക.

### നം സ്ത്രീ സ്വാതന്ത്ര്വമർഹതി

പുസ്തക പ്രകാശനച്ചടങ്ങിലെ സ്ത്രീ, ദളിത് വിശേഷം:

"ഈ ബഹുമാന്യനായ സന്യാസി ഒരു മുസ്ലിം മതപണ്ഡിതൻ അല്ലെങ്കിൽ ഒരു മൊല്ലാക്ക ആയിരുന്നെങ്കിലോ? നമ്മുടെ പൈങ്കിളി മതേതരക്കാർ ഇതിന്റെ വേര് താലി ബാനിലും ഐ.എസ്സിലും കണ്ടെത്തും. ഏതു വിപ്ലവകാരിയാണെങ്കിലും ഒരുതരം മൃദു ഹിന്ദുത്വമാണ് മതേതരത്വം എന്ന കാഴ്ചപ്പാടിനുള്ളത്. നമ്മുടെ പത്രങ്ങളിൽ സ്ഥിരമായി മേഞ്ഞുനടക്കുന്ന പൈങ്കിളി മതേതരവാദികളുണ്ടാക്കിയ പൊതുബോധമാണിവിടെയു ള്ളത്."

(പി.കെ പാറക്കടവ്, മാതൃഭൂമി 30.09.2015)

**വാൽക്കഷ്ണം:** ഒരു മലാല യൂസുഫ് സായി കൂടി ഉണ്ടാകുമായിരുന്നു! ദൈവം കാത്തു. "നന്മക്കൊത്തു വളരാത്തവർക്ക് അത് മുഷിപ്പുണ്ടാക്കും." *(നിഷെ)* 

### CELEBRATING



With Finest Collections



**SAREES & SALWARS** 

Since 1986 Court Road, Calicut



S.M Street, Calicut Phone: 0495 2721385

#### കവർ സ്കോറി തുന്നംവീടൻ പൊന്നാനി

ഹദീസുകൾക്കെതിരെ വെടി - 3

# മാറ്റുരയ്ക്കൽ ചരിത്രത്തിലുടെ



പ്രവാചകനും സ്വഹാബിമാരും അവരുടെ ജീവിതകാലത്ത് വിശുദ്ധ ഖുർ ആനിലായിരുന്നു മുഴുശ്രദ്ധയും പതിപ്പിച്ചിരുന്നത്. ഖുർആൻ ഹൃദിസ്ഥ മാക്കുക, അത് രേഖപ്പെടുത്തുക, പാരായണം ചെയ്യുക, പഠിക്കുകയും പഠിപ്പിക്കുകയും ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുക. അതു ജീവിതത്തിൽ പ്രയോ ഗവൽക്കരിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുക, ശക്തമായി വരും തലമുറയ്ക്ക് പകർന്നു കൊടുക്കുക, ലോകരിലേക്കത് പ്രചരിപ്പിക്കുക തുടങ്ങിയവയിലായിരുന്നു മുഴുശ്രദ്ധയും. പ്രവാചകചര്യയിലെ വചനങ്ങളും പ്രവർത്തനങ്ങളും പെരു മാറ്റരീതികളുമെല്ലാം സ്വഹാബികൾ അപ്പപ്പോൾ രേഖപ്പെടുത്താൻ ഒരു ങ്ങിയാൽ അനേകം പേർ അതിനു മാത്രമായി നിയമിക്കപ്പെടേണ്ടി വരു മായിരുന്നു.

പ്രവാചകന്റെ കാലത്ത് ഹദീസുകൾ പല കാരണ ങ്ങളാൽ എഴുതി ക്രോഡീക രിച്ചിരുന്നില്ല. നാലു ഖലീഫ മാരുടെ കാലത്തും അതു ണ്ടായില്ല. കാരണങ്ങൾ അനേകമായിരുന്നു. പ്രവാച കനും സ്വഹാബിമാരും അവ രുടെ ജീവിതകാലത്ത് വിശുദ്ധ ഖുർആനിലായി രുന്നു മുഴുശ്രദ്ധയും പതിപ്പി ച്ചിരുന്നത്. ഖുർആൻ ഹൃദി സ്ഥമാക്കുക, അത് രേഖപ്പെ ടുത്തുക, പാരായണം ചെയ്യു ക, പഠിക്കുകയും പഠിപ്പിക്കു കയും ചെയ്തുകൊണ്ടിരി ക്കുക. അതു ജീവിതത്തിൽ പ്രയോഗവൽക്കരിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുക, ശക്തമായി വരും തലമുറയ്ക്ക് പകർന്നു കൊടുക്കുക, ലോകരിലേ ക്കത് പ്രചരിപ്പിക്കുക തുട

ങ്ങിയവയിലായിരുന്നു മുഴു ശ്രദ്ധയും. പ്രവാചകചര്യ യിലെ വചനങ്ങളും പ്രവർത്തനങ്ങളും പെരുമാറ്റ രീതികളുമെല്ലാം സ്വഹാബി കൾ അപ്പപ്പോൾ രേഖപ്പെടു ത്താൻ ഒരുങ്ങിയാൽ അനേ കം പേർ അതിനു മാത്ര മായി നിയമിക്കപ്പെടേണ്ടി വരുമായിരുന്നു. അത് ഒരി ക്കലും അന്ന് പ്രായോഗിക മായിരുന്നില്ല. പ്രയാസകരവു മായിരുന്നു. അന്ന് അക്ഷര ജ്ഞാനികളായ എഴുത്തു കാർ വളരെ വിരളമായിരു ന്നു. എഴുത്തിൽ പ്രാഗൽഭ്യ രായവരെ ഖുർആൻ എഴു ത്തിന്നാണ് പ്രവാചകൻ നിയമിച്ചത്. എഴുത്തിനുള്ള ഭൗതിക വസ്തുക്കളുടെ ലഭൃതയും പ്രശ്നമായിരു ന്നു.

വിശുദ്ധ ഖുർആനുമായി പ്രവാചക വചനങ്ങൾ ഇടക ലരുന്നതു ഗുരുതരമാണ ല്ലോ. അതിനാൽ നബി(സ) എന്റെ വചനങ്ങൾ എഴുതിവ യ്ക്കരുതെന്ന് പൊതുവെ കർശനമായി സ്വഹാബ ത്തിനെ വിലക്കിയിരുന്നു. അറബികൾ ഭൂരിപക്ഷവും നിരക്ഷരരായിരുന്നുവെ ങ്കിലും അവർ എല്ലാറ്റിനും ഓർമ്മശക്തിയെയായിരുന്നു അവലംബിച്ചിരുന്നത്. ഓർമ്മിക്കുന്നതിൽ അവർ നിപുണരുമായിരുന്നു. പ്രവാ ചകൻ അവരുടെ കൺമുമ്പി ലുള്ളതിനാൽ അവർക്ക് അദ്ദേഹത്തെക്കുറിച്ചുള്ള തൊന്നും എഴുതിവെക്കേണ്ട ആവശ്യമില്ലായിരുന്നു. അമീ നായ - സത്യസന്ധനായ -പ്രവാചകന്റെ ശിഷ്യഗണ ങ്ങൾ വളരെ വിശ്വസ്തരും

സത്യസന്ധരും തന്നെയായി രുന്നു. അവരാരും ഒരിക്കലും ഒന്നിനും കളവുപറയാത്ത നിഷ്ക്കളങ്കരായിരുന്നതി നാൽ പ്രവാചകനിൽ നിന്ന് കാണുന്നതിലും കേൾക്കുന്ന തിലും നുണ ചേർക്കുകയി ല്ലായിരുന്നു. കള്ളം പറഞ്ഞ് ഒന്നും നേടാനും അവർക്കി ല്ലായിരുന്നു. സർവ്വവും തൃജിച്ചു ഇസ്ലാമിനും നബിക്കും സ്വയം അർപ്പിച്ച വരായിരുന്നു. പ്രവാചകനിൽ വിശ്വസിച്ചതു തന്നെ ഈ നിഷ്കളങ്ക സൽഗുണം കൊണ്ടായിരുന്നുവല്ലോ. കളവ് എന്തെന്നുപോലും അവർക്കറിയില്ലായിരുന്നു. മുസ്ലിംകൾ വിശുദ്ധ ഖുർ ആനിൽ നിന്ന് ശ്രദ്ധ തിരിഞ്ഞ് പ്രവാചക വചന ങ്ങളിൽ മുഴുകുന്ന പ്രവ ണത ഉടലെടുക്കുമായിരു ന്നു. ദൈവഗ്രന്ഥത്തിന്റെ സംരക്ഷണത്തിന്നാവശ്യ മായ മനഃപാഠമാക്കലും പഠ ന പ്രക്രിയകളുമായിരുന്നു അവരുടെ അന്നത്തെ മുഖ്യ അജണ്ട.

#### ഉമറിന്റെ സൂക്ഷ്മതാ ബോധം

ഉമർ ഖത്താബ്(റ) പ്രവാ ചകന്റെ ഹദീസുകൾ എഴു തിവെയ്ക്കാൻ ഉദ്ദേശിച്ച പ്പോൾ പ്രവാചക ശിഷ്യന്മാ രിലെ പ്രഗൽഭന്മാരുമായും ചർച്ച ചെയ്തു. അതു ചെയ്യുന്നതിൽ അവരെല്ലാം അനുകൂലിച്ചു. എന്നാൽ അദ്ദേഹം അല്ലാഹുവിനോടു ഒരു മാസക്കാലം പ്രാർത്ഥിച്ചു കൊണ്ടിരുന്നു. വേണമോ വേണ്ടയോ എന്ന് ആശങ്കിച്ചു കൊണ്ട്. അവ സാനം അദ്ദേഹം ഉറച്ച തീരു



മൂന്നാം നൂറ്റാണ്ട് പിറന്നു വീണതോടെ ഹദീസ് സമാ ഹരണത്തിന്റെയും ക്രമീക രണത്തിന്റെയും ശുദ്ധികല ശത്തിന്റെയും വിഭാഗ വിഭ ജനത്തിന്റെയും സുവർണ്ണ കാലമായിരുന്നു. കുറ്റമറ്റ ഹദീസുകളും അല്ലാത്ത വയും വേർതിരിക്കാനുള്ള കഠിനയജ്ഞമായിരുന്നു ഏറ്റവും വലിയ പ്രത്യേകത യായി പണ്ഡിതന്മാരിൽ സംജാതമായത്. അതോടെ തനിമയാർന്ന ഹദീസുകൾ മാത്രം ക്രോഡീകൃതമായ 'മുസ്നദുകൾ' രചിക്കപ്പെട്ടു.

മാനത്തിലെത്തി. അദ്ദേഹം പ്രഖ്യാപിച്ചു. "ഞാൻ പ്രവാ ചകചര്യകൾ എഴുതിവെ യ്ക്കണമെന്നാഗ്രഹിച്ചു. അപ്പോൾ ഞാനൊരു കാര്യ മോർത്തു. നിങ്ങൾക്ക് മുമ്പ് കഴിഞ്ഞുപോയ ജനത ധാരാളം ഗ്രന്ഥരചനകൾ നട ത്തി. അതിലവർ പൂർണ്ണ മായി മുഴുകി. അപ്പോൾ അവർ ദൈവഗ്രന്ഥത്തെ മാറ്റിവെച്ചു. അതിനാൽ അല്ലാഹുവാണാ സത്യം. ഞാനൊരിക്കലും അല്ലാഹു വിന്റെ ഗ്രന്ഥത്തെ യാതൊ ന്നുമായും കൂട്ടിക്കലർത്തുക യില്ല." (ജാമിഅ് ബയാനുൽ ഇൽമ് വാള്യം 1, പേജ് 76).

ഇപ്പറയപ്പെട്ടതും അല്ലാ ത്തതുമായ അനേക കാരണ ങ്ങളാൽ നബി(സ)യുടെ സാന്നിദ്ധ്യകാലത്തും

ഇസ്ലാമിക ആദ്യകാ ലത്തും ഹദീസുകളുടെ രചന നടന്നില്ല. എന്നാലും അതൃപൂർവ്വം ചിലർ നബി യുടെ മൗനാനുവാദത്തോടെ ചിലതൊക്കെ (അവിസ്മര ണീയ കാര്യങ്ങൾ) നബി യിൽ നിന്നു കേൾക്കു മ്പോൾ എഴുതിവെച്ചിരുന്നു. 'സ്വാദിഖ' എന്ന നാമത്തിൽ ഏതാനും പേജുകളിൽ ഒരു കൊച്ചുകൃതി അബ്ദുല്ലാ ഹിബ്നു അംറുബ്നുൽ ആസ്(റ) എന്ന പ്രഗൽഭ സ്വഹാബി എഴുതിവെച്ചിരു ന്നു. ഇക്കാര്യം അബൂഹുറയ് റ(റ) ഇപ്രകാരം എടുത്തു പറയുന്നുണ്ട്. "എന്നേക്കാൾ പ്രവാചകന്റെ ഹദീസുകൾ അറിയുന്നവർ ഞങ്ങളിൽ മറ്റാരുമില്ലായിരുന്നു. അബ്ദു ല്ലാഹിബ്നു അംറ് ഒഴികെ. വ്യത്യാസമെത്തെന്നാൽ അദ്ദേഹം എഴുതിയെടുത്തി രുന്നു. ഞാൻ എഴുതാറില്ലാ യിരുന്നു എന്നു മാത്രം." (അഹ്മദും, ബൈഹഖിയും ഉദ്ധരിച്ചത്). അതുപോലെ അലിയ്യിബ്നു അബീത്വാലി ബി(റ)ന്റെ 'ദിയ' എന്ന പേരിൽ പ്രതികാരനടപടിക ളുടെ നഷ്ടപരിഹാരത്തെ ക്കുറിച്ചുള്ള നബിയിൽ നിന്നുള്ള വചനങ്ങൾ എഴു തിയെടുത്ത ഏതാനും താളു കൾ ഉണ്ടായിരുന്നു. അപ്ര കാരം, പ്രവാചകൻ വിവിധ പ്രദേശങ്ങളിലേക്ക് നിയമിച്ചി രുന്ന ഗവർണർമാർക്ക് സക്കാത്തിന്റെ ആടുമാട് ഒട്ട കങ്ങളുടെയും മറ്റും കണ ക്കുകൾ എഴുതി അറിയിച്ചി രുന്ന രേഖാ നബിവചന ങ്ങളും ഉണ്ടായിരുന്നു. ഇങ്ങ നെയൊക്കെ ഉണ്ടായിരുന്നു വെങ്കിലും ഔദ്യോഗിക രൂപ

ത്തിലോ അല്ലാതെയോ ക്രോഡീകൃതമായിരുന്നില്ല. പൊതുവെ ആരും പ്രവാചക വചനങ്ങൾ/ഹദീസുകൾ എഴുതിവെച്ചിരുന്നില്ല.

#### ഔദ്യോഗിക ക്രോഡീകരണം

ചരിത്രത്തിലാദ്യമായി പ്രവാചക വചനങ്ങൾ ഔദ്യോഗികമായി സമാഹരി ക്കാനാഹ്വാനം ചെയ്തതും അതിന്നു തുടക്കം കുറി ച്ചതും രണ്ടാം ഉമർ എന്നറി യപ്പെടുന്ന ഉമറുബ്നു അബ്ദുൽ അസീസ്(റ)ന്റെ ഭരണകാലത്തായിരുന്നു. (ഹിജ്റ: 101) അദ്ദേഹം അബൂബക്കറുബ്നു ഉമ റുബ്നു ഹസം എന്ന മഹാ പണ്ഡിതന് എഴുതി: 'പ്രവാ ചകന്റെ ഹദീസുകൾ എഴുതി സമാഹരിച്ച് എനിക്ക് സമർപ്പിക്കുക. പണ്ഡിതന്മാർ നാടുനീങ്ങു കയും വിജ്ഞാനം നഷ്ടമാ യിപ്പോവുകയും ചെയ്യുമോ എന്നു ഞാൻ ഭയപ്പെടുന്നു.' എല്ലാ നാടുകളുടെയും തല സ്ഥാന നഗരികളിലെ ഗവർണർമാർക്കും പണ്ഡിത ന്മാർക്കും ഹദീസുകൾ ശേഖരിക്കാനായി അദ്ദേഹം ആജ്ഞ കൊടുത്തു. ഈ കൽപന പ്രകാരം ഈ ദൗത്യം ഏറ്റെടുക്കാൻ ആദ്യ മായി രംഗത്തുവന്നത് മഹാ നായ ഇമാം മുഹമ്മദ്ബ്നു മുസ്ലിമുബ്നു ശിഹാബു സ്സുഹ്രി(റ)യായിരുന്നു. അദ്ദേഹം ഒരു പുസ്തകം തന്നെ രചിച്ച് ഉമറുബ്നു അബ്ദുൽ അസീസിന്റെ ഈ ആഗ്രഹം നടപ്പിലാ ക്കാൻ ആവശ്യപ്പെട്ടു കൊണ്ട് എല്ലാ നാടുകളി

ലേക്കും അയച്ചുകൊടുത്തു.

സുഹ്രിയുടെ തലമുറ ഈ യജ്ഞം ഗൗരവത്തിലേ റ്റെടുത്തു. മുസ്ലിം ലോകത്തു ഹദീസു സമാഹ രണം തകൃതിയായി. മക്ക യിൽ ആദ്യമായി ഇബ്നു ജുറൈജ്(റ) (മരണം ഹി. 150) സമാഹരണത്തിനു തുടക്കം കുറിച്ചു. മദീനയിൽ ഇമാം മാലിക്ബ്നു അനസ്( റ) (മരണം ഹി. 179) 'മുവത്വ അ്' എന്ന സുപ്രസിദ്ധ നാമ ത്തിൽ ഹദീസ് സമാഹാര ഗ്രന്ഥം തയ്യാറാക്കി. ഹദീസു കളോടൊപ്പം സ്വഹാബിമാ രുടെ അഭിപ്രായങ്ങളും വിശ ദീകരണങ്ങളും അവർ ചേർത്തുകൊണ്ടായിരുന്നു രചിച്ചിരുന്നത്. പിൻഗാമിക ളുടെ ഫത്വകളും ചില പ്പോൾ ഉദ്ധരിക്കുമായിരുന്നു. മുവത്വഇയിൽ നമുക്കത് കാണാം. രണ്ടാം നൂറ്റാണ്ടി ന്റെ മധ്യത്തിലാണീ പ്രക്രിയ ആരംഭിച്ചത്.

മൂന്നാം നൂറ്റാണ്ട് പിറന്നു വീണതോടെ ഹദീസ് സമാ ഹരണത്തിന്റെയും ക്രമീകര ണത്തിന്റെയും ശുദ്ധികലശ ത്തിന്റെയും വിഭാഗ വിഭജന ത്തിന്റെയും സുവർണ്ണ കാല മായിരുന്നു. കുറ്റമറ്റ ഹദീസു കളും അല്ലാത്തവയും വേർതിരിക്കാനുള്ള കഠിനയ ജ്ഞമായിരുന്നു ഏറ്റവും വലിയ പ്രത്യേകതയായി പണ്ഡിതന്മാരിൽ സംജാതമാ യത്. അതോടെ തനിമ യാർന്ന ഹദീസുകൾ മാത്രം ക്രോഡീകൃതമായ 'മുസ്ന ദുകൾ' രചിക്കപ്പെട്ടു. ഹിജ്റ 304ൽ നിര്യാതനായ ഇമാം അബൂദാവൂദു ത്വയാലസിയു ടേതാണ് ചരിത്രത്തിലെ

ആദ്യത്തെ മുസ്നദ്. ഹി. 241ൽ നിര്യാതനായ ഇമാം അഹ്മദ് ബ്നു ഹമ്പലിന്റെ നാൽപ്പതിനായിരം ഹദീസു കളുടെ സമാഹാരഗ്രന്ഥ മാണ് 'മുസ്നദ് അഹ്മദ്' എന്ന ഗ്രന്ഥം. ഏറ്റവും പ്രസിദ്ധവും വിപുലവും മഹത്തരവുമായ മുസ്നദാ ണിത്. ഏഴരലക്ഷം ഹദീസു കളിൽ നിന്ന് കടഞ്ഞെടുത്ത താണ് ഇമാം അഹ്മദ് ബ്നു ഹമ്പലിന്റെ ഈ ബൃഹ ത്തായ കൃതി. ഈ നാൽപ തിനായിരം ഹദീസുകളും അവയുടെ പരമ്പരയോടെ അദ്ദേഹം ഹൃദിസ്ഥമാക്കിയി രുന്നുവെന്നതാണ് അത്ഭുത കരമായ വസ്തുത. എല്ലാ ഓരോ സ്വഹാബിയുടെയും ഹദീസുകൾക്കും പ്രത്യേകം അദ്ധ്യായവും അതിലെ വിഷയത്തെക്കുറിച്ചുള്ള വീക്ഷണങ്ങളും അദ്ദേഹം രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്. എങ്കിലും കുറ്റമറ്റ (സ്വഹീ ഹ്) ഹദീസുകളും അല്ലാത്ത വയും ഇടകലർന്നാണതിൽ രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുള്ളത്.

എന്നാൽ ഇതിൽ നിന്നും വൃതൃസ്തമായി മഹാനായ ഇമാം ബുഖാരി(റ) (മരണം 256 ഹി) സ്വഹീഹായ ഹദീ സുകൾ മാത്രം തിരഞ്ഞെ ടുത്ത് തന്റെ 'സ്വഹീഹുൽ ബുഖാരി' എന്ന ഗ്രന്ഥത്തി നു തുടക്കം കുറിച്ചു. ജാമിഉ സ്സ്പഹീഹ് എന്ന അപരനാമ ത്താൽ ശ്രുതിപ്പെട്ട ഈ ഗ്രന്ഥം ചരിത്രത്തിൽ പുതി യൊരദ്ധ്യായം കുറിച്ചു. ഒരു പാട് മാനദണ്ഡങ്ങൾ വെച്ച് സ്വഹീഹാണെന്നു അദ്ദേഹ ത്തിനു പൂർണ്ണബോധ്യമായ ഹദീസുകൾ മാത്രം, വിഷ യാധിഷ്ഠിതമായ തലക്കെട്ടു കൾ നൽകി, ശാസ്ത്രീയ മായ ക്രമീകരണത്തോടെ പതിനാറു സംവത്സരങ്ങ ളുടെ കഠിനാദ്ധാനത്തിലുടെ ഊട്ടിയെടുത്ത് അണിനിര ത്തിയ ഹദീസുകളുടെ സമാ ഹാരം (7563 ഹദീസുകൾ). ഓരോ ഹദീസും വീണ്ടും സുക്ഷ്മപരിശോധന നടത്തി വുളുഅ് ചെയ്ത് ശുദ്ധമായി രണ്ടു റക്അത്ത് നമസ്കരിച്ച ശേഷമേ അദ്ദേഹം രേഖപ്പെടുത്തുക യുള്ളൂ എന്നാണ് ചരിത്രകാ രന്മാർ രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടു ള്ളത്. മുസ്ലിം ലോകം ഒന്ന ടങ്കം ഏകോപിച്ചു പറയുന്നു: "വിശുദ്ധ ഖുർആൻ കഴി ച്ചാൽ ഏറ്റവും കുറ്റമറ്റ

ഗ്രന്ഥമാണ് സ്വഹീഹുൽ ബുഖാരി" എന്ന്. ഈ മഹ നീയ രാജപാതയിൽ അദ്ദേ ഹത്തിന്റെ വിനീതശിഷ്യൻ ഇമാം മുസ്ലിമുബ്നു ഹജ്ജാജ് അൽഖുശൈ രിയും രംഗത്തെത്തി (മരണം 261ഹി). അദ്ദേഹത്തിന്റെ സുപ്രസിദ്ധ ഹദീസു സമാ ഹാരമാണ് 'സ്വഹീഹു മുസ്ലിം.' ബുഖാരി കഴി ഞ്ഞാൽ ലോകത്തു രണ്ടാം സ്ഥാനം അലങ്കരിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥം. (7562 ഹദീസുകൾ). ഹദീസുലോകത്തിന് പുതു . പുത്തൻ മാർഗ്ഗം വെട്ടിത്തെ ളിച്ച് സുഗമവും സരളവു മായ വീഥിയൊരുക്കി കടന്നു . പോയ രണ്ടു മഹാമനീഷി

കൾ. അവർ ഒരുക്കിയ ആ വഴിയിലേക്ക് പിന്നീട് . ധാരാളം പേർ കടന്നുവന്നു. അവരിലെ മറ്റു നാലു പ്രമു ഖരാണ് ഇമാം അബുദാവുദ് /സുലൈമാനുബ്നു അൽ അശ്അസ്; അന്നസാഈ/ അഹ്മദ് ബിൻ അലി; അത്തിർമിദി/മുഹമ്മദ് ബ്നു ഈസാ; ഇബ്നു മാജഹ്/ മുഹമ്മദ് ബ്നു യസീദ് അർറുബ്ഈ എന്നിവർ. ഇവരുടെയെല്ലാം ഗ്രന്ഥങ്ങ ളിലാണ് ഏറ്റവും കൂടുതൽ സ്വഹീഹായ ഹദീസുകൾ ക്രോഡീകരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ത്. സ്വഹീഹല്ലാത്തവയും ധാരാളം അവയിലുണ്ട്.

(തുടരും)

### അക്രമികളാര്?

സമ്പാ: എസ്.എം. ബാബു

അർ.എസ്.എസ്. അക്രമം അഴിച്ചുവിടുന്നു.

(സി.പി.എം. സംസ്ഥാന സെക്രട്ടറിയേറ്റ്)

സംഘടനയ്ക്ക് ഗാന്ധി മാർഗമല്ല. അക്രമത്തെ പ്രതിരോധിക്കേണ്ടി വരും.

(പ്രാന്തകാര്യവാഹ് പി. ഗോപാലൻകുട്ടി)

കണ്ണൂരിലെയും കാസർകോട്ടെയും അക്രമങ്ങൾ ആസുത്രിതമാണ്.

(ആഭ്യന്തരമന്ത്രി രമേശ് ചെന്നിത്തല)

\* ഭാര്യക്ക് ഭർത്താവും മക്കൾക്ക് പിതാവും അമ്മയ്ക്ക് മകനും മാത്രം നഷ്ടപ്പെടുന്ന രാഷ്ട്രീയ വൈര്യത്തിന്റെ ഈ ചാവുനിലങ്ങളിൽ ആരും വിജയിക്കുന്നില്ലെന്നും എല്ലാ വരും പരാജിതർ മാത്രമാണെന്നും ആയുധങ്ങൾ രാക്കിമിനുക്കി പുതിയ ഇരകളെയും കാത്തിരിക്കുന്നവർ ഓർമ്മിക്കണം. അരിഞ്ഞു വീഴ്ത്തപ്പെടുന്നത് മനുഷ്യരാണ്. നമ്മുടെ സഹജീവികളാണ്. അവരെ സ്നേഹിക്കുകയും കാത്തിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നവരുടെ മുഖത്ത് തെറിച്ചുവീഴുന്ന ചോരപ്പാടുകൾ കാലത്തിനു കഴുകിക്കളയാവുന്നതല്ല.

(രമേശ് ചെന്നിത്തല, സംസ്ഥാന ആഭ്യന്തരമന്ത്രി)

"കൈയിൽ ചോരക്കറയില്ലാത്ത ഒരു പാർട്ടിയും കേരളത്തിലില്ല. അവനവൻ നോക്കി യാൽ സ്വന്തം കൈയിലെ ചോരയും കാണില്ല. ചോരക്കറയും കാണില്ല. മറ്റെവന്റെ കൈയിലെ കറ ഇരട്ടിയായും കാണും. കൈയിൽ മാത്രമല്ല കാലിലും തലയിലും ഉടുതുണിയിലു മെല്ലാം ചോര കാണും. ഈ രോഗത്തിന് മരുന്നില്ല. രാഷ്ട്രീയം തുടങ്ങിയ കാലം മുതൽ ഉള്ളതാണ്. ലോകവസാനം വരെ ഉണ്ടാവും."

(ഇന്ദ്രൻ, മാതൃഭൂമി 2015 സെപ്തംബർ 6)

# മുസ്ലിം ലോകത്തിന്റെ ഒരൊറ്റ ദിനവും മൂന്നു തിയ്യതികളും!

ഇപ്പോൾ മുസ്ലിം ലോകത്തിനു മനസ്സിലാകാത്തത് ശവ്വാൽ ഒന്നാം തിയ്യതി ഒരു കൊല്ലത്തിൽ എത്ര ദിവസം ഉണ്ടാകും എന്നതാണ്. ഇത് മുസ്ലിം ശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർക്ക് പോലും മനസ്സിലാകുന്നില്ല. വളരെ ശ്രേഷ്ഠനായ സാക്കിർ നായിക് പോലും പറയുന്നതു ശവ്വാൽ ഒന്ന് മൂന്ന് ദിവസ (72 മണിക്കൂർ)മാകുമെന്നാണ്. ഇതു ലോക അത്ഭുതങ്ങ ളിൽ ഏറ്റവും വലിയ അത്ഭുതമാണ്. ഒരു തിയതി എങ്ങനെ മൂന്നു ദിവസങ്ങൾ വരെ നിൽക്കും!

**ക്രി**സ്താബ്ദം 1965ൽ മിനിക്കോയിൽ ഉണ്ടായ സംഭവമാണ് എന്നെ പെരു ന്നാളുകളെപ്പറ്റി ചിന്തിക്കാൻ ഇടയാക്കിയത്. ഞാൻ ജനിച്ചു വളർന്ന സ്ഥലമാണ് മിനിക്കോയി ദ്വീപ്. ലക്ഷദ്വീ പുകളുടെയും മാലിദ്ധീപുക ളുടെയും ഇടയിൽ ഒറ്റപ്പെട്ടു കിടക്കുന്ന ഒരു ചെറിയ പവി ഴപ്പുറ്റ ദ്വീപാണിത്.

എന്റെ ചെറുപ്പകാലത്ത് പായക്കപ്പലുകൾ വഴിയാണ് വൻകരയിൽ എത്തുന്നത്. അന്നു മിനിക്കോയിലെ പെണ്ണുങ്ങളിലാരും വൻകര കണ്ടിട്ടില്ല. അവരുടെ ലോകം മിനിക്കോയി തന്നെ യായിരുന്നു.

മിനിക്കോയി ദ്വീപുകാർ പണ്ടുതന്നെ ലോകത്തു പല ഭാഗങ്ങളിലും എത്താറുണ്ടാ യിരുന്നു. മിനിക്കോയി കപ്പ

ലുകൾ മാലദ്വീപ്, സിലോൺ, മദിരാശി, ബംഗാൾ, ബർമ്മ, സിങ്കപ്പൂർ മുതലായ സ്ഥലങ്ങളിലും ചരക്കുകളുമായി എത്താറു ണ്ടായിരുന്നു. കുറേ പേർ മറ്റു രാജ്യക്കാരുടെ കപ്പലുക ളിൽ ജോലിക്കാരായിരുന്നു. മിനിക്കോയിലെ ഭാഷ മഹ ൽഭാഷയാണ്. ഇതു മാല ദ്വീപു ഭാഷ പോലെയാണ്.

ഹിജ്റ രണ്ടാം വർഷം റസൂലുല്ലാഹി(സ) മുസ്ലിം കൾക്ക് രണ്ടു പെരുന്നാളു കൾ നിശ്ചയിച്ചു. അതിന്നാ യി തിയതികളും നിർണ്ണയി ച്ചു. ഈദുൽ ഫിത്വർ ആചരി ക്കുവാനായി ശവ്വാൽ ഒന്നാം തിയ്യതിയും ഈദുൽ അള് ഹാ ആചരിക്കുവാൻ ദുൽ ഹിജ്ജ് 10-ാം തിയ്യതിയും.

നമുക്ക് ഇന്ത്യയിൽ രണ്ടു ആഘോഷ ദിവസങ്ങൾ

ഉണ്ട്. ഒന്നു സ്വാതന്ത്ര്യദിന മായ ഓഗസ്റ്റ് 15-ാം തിയ്യ തിയും റിപ്പബ്ലിക്ക് ദിനമായ ജനുവരി 26-ാം തിയതിയുമാ ണല്ലോ. ഒരു വർഷത്തിൽ ഓഗസ്റ്റ് 15 ഒരു ദിവസം മാത്രമെ ഉണ്ടാകുകയുള്ളൂ. രണ്ടും മൂന്നും ദിവസങ്ങളു ണ്ടാവുകയില്ല.

ഇപ്പോൾ മുസ്ലിം ലോക ത്തിനു മനസ്സിലാകാത്തത് ശവ്വാൽ ഒന്നാം തിയ്യതി ഒരു കൊല്ലത്തിൽ എത്ര ദിവസം ഉണ്ടാകും എന്നതാണ്. ഇത് മുസ്ലിം ശാസ്ത്രജ്ഞ ന്മാർക്ക് പോലും മനസ്സിലാ കുന്നില്ല. വളരെ ശ്രേഷ്ഠ നായ സാക്കിർ നായിക് പോലും പറയുന്നതു ശവ്വാൽ ഒന്ന് മൂന്ന് ദിവസ(72 മണിക്കൂർ)മാകുമെന്നാണ്. ഇതു ലോക അത്ഭുതങ്ങ ളിൽ ഏറ്റവും വലിയ അത്ഭു തമാണ്. ഒരു തിയതി

എങ്ങനെ മൂന്നു ദിവസങ്ങൾ വരെ നിൽക്കും!

ഈ കുഴപ്പത്തിനു കാരണം ജനങ്ങൾക്കിടയിൽ പ്രസിദ്ധീകരിക്കപ്പെടുന്ന അടിസ്ഥാന രഹിത കലണ്ട റുകളാണ്.

1965ൽ ഫെബ്രുവരി രണ്ടാം തിയ്യതി ചൊവ്വാഴ്ച യാണ് ലോക മുസ്ലിംകൾ ഈദുൽഫിത്വർ ആചരിച്ചത്. അതു ശവ്വാൽ ഒന്നാം തിയ്യ തി. അന്നു ലക്ഷദ്വീപ് അഡ്മിനിസ്ട്രേട്ടർ മുർക്കോത്ത് രാമുണ്ണിയും ദ്വീപുകാരും ദ്വീപിലേക്ക് പോകാനായി കോഴിക്കോട് നിന്ന് കപ്പലിൽ കയറിയത് പെരുന്നാൾ നമസ്കാര ത്തിനു ശേഷമായിരുന്നു. പിറ്റെദിവസം ഒരു ദ്വീപി ലെത്തി. അപ്പോൾ അവിടെ അന്നു (ബുധനാഴ്ച) ഈദുൽ ഫിത്വർ ആയിരു ന്നു. പെരുന്നാളിൽ ദ്വീപു കാർ മറ്റു ജോലികൾ ചെയ്യാത്തതിനാൽ അഡ്മി നിസ്ട്രേറ്റർ ഒന്നും ചെയ്യാൻ പറ്റാതെ മിനിക്കോയിലേക്ക് കപ്പൽ തിരിച്ചു. പിറ്റെദി വസം (വ്യാഴാഴ്ച) മിനി ക്കോയിൽ എത്തിയപ്പോൾ അവിടെയും അന്ന് ഈദുൽ ഫിത്തറായിരുന്നു. അവിടെ കുഴപ്പങ്ങൾ ഉണ്ടാകുകയും കേരളത്തിൽ നിന്നു പട്ടാള ക്കാരെ കൊണ്ടുവരേണ്ട ഗതികേടുണ്ടാക്കുകയും ചെയ്തതിനാലാണ് എനിക്ക് ഇതിനെപ്പറ്റി ചിന്തയുണ്ടായ ത്. പരിപൂർണ്ണമായ ദീനുൽ ഇസ്ലാമിൽ കുഴപ്പത്തിന് കാരണമാകുന്ന രീതിയിൽ കാര്യങ്ങൾ ഉണ്ടാകുമോ എന്നാണ് എനിക്കു പരിശോ ധിക്കേണ്ടി വന്നത്. ആ കുഴ പ്പക്കാരൻ ചന്ദ്രനാവുകയും

ചെയ്യുമോ?

അന്ന് മൊബൈൽ ഫോണുകളെപ്പറ്റി ചിന്തി ക്കാൻ പോലും സാധ്യമല്ല. പക്ഷെ ഇന്നു ടെക്നോളജി പെട്ടെന്ന് വളരുകയും അമേ രിക്കയിൽ നടക്കുന്ന സംഭവ ങ്ങൾ അതേ നിമിഷം തന്നെ ഇന്ത്യയിൽ കാണുകയും ചെയ്യുന്ന ഒരു കാലഘട്ടത്തി ലാണ് നാം ജീവിക്കുന്നത്. ഇതെല്ലാം അറിഞ്ഞവനാ ണല്ലോ അല്ലാഹു. പക്ഷെ മുസ്ലിംകൾ എവിടെ കിട ക്കുന്നു?

കഴിഞ്ഞ ഈദുൽഫിത്വർ 01.10.1436 വെള്ളിയാഴ്ചയാ യിരുന്നു. അന്നു ലോകത്തു വളരെയധികം സ്ഥലങ്ങളിൽ ഈദുൽ ഫിത്വർ ആചരിച്ചു. ഈദു ഖുതുബകൾ നാം കാണുകയും കേൾക്കു കയും ചെയ്തു. മാലദ്വീ പിലെ ഖുതുബ, ഹറമിലെ ഖുത്തുബ ഞാൻ മിനി ക്കോയി ദ്വീപിൽ വെച്ചു കാണുകയും കേൾക്കുകയു ചെയ്തു. പക്ഷെ മിനിക്കോ യിക്കാർ അന്ന് നോമ്പു മുറുകെ പിടിച്ചു പട്ടിണികിട ന്നു. പെരുന്നാളിൽ നോമ്പു ഹറാമാക്കിയ റസൂലുല്ലാ യുടെ കൽപനകൾ ലംഘി ച്ചു. കേരളത്തിലും വെള്ളി യാഴ്ച നോമ്പായിരുന്നു. അവർ ശനിയാഴ്ചക്ക് പെരു ന്നാൾ മാറ്റിവെച്ചു. സമൂഹം ആൾദൈവങ്ങൾക്കു വണ ങ്ങി. മിനിക്കോയിക്കാർ കേര ളക്കാരെയും വിശ്വസിച്ചില്ല. ചില ദ്വീപുകൾ കേരളത്തോ ടൊപ്പം ശനിയാഴ്ച പെരു ന്നാൾ ആചരിച്ചു. മിനിക്കോ യിയും മറ്റു ചില ദ്വീപുകളും പെരുന്നാൾ ആചരിച്ചത് ഞായറാഴ്ചയാണ്.

അന്ന് 1965ൽ ഈദുൽ

ഫിത്വർ ചൊവ്വ, ബുധൻ, വ്യാഴം മൂന്നു ദിവസങ്ങ ളിലായിരുന്നു. ഇന്ന് 2015 ലും ഈദുൽ ഫിത്വർ മൂന്ന് ദിവസങ്ങൾ വെള്ളി, ശനി, ഞായർ. ഇന്നു ലോകത്ത് വലിയ മുസ്ലിം ശാസ്ത്ര ജ്ഞന്മാർ പോലും വിശ്വസി ക്കുന്നതു ഇതാണ് ദീനുൽ ഇസ്ലാമിന്റെ വിധി എന്നാ

1965 മുതൽ ഞാൻ വളരെ ഗൗരവമായി വിഷയം പഠിക്കുകയായിരുന്നു. ഇതി ന്നായി ഇന്ത്യയിലെ പല കോളേജുകളും സന്ദർശിച്ചു. സൗദി അറേബ്യക്ക് 5 തവണ യാത്ര ചെയ്തു. പലർക്കും കത്തുകൾ എഴു

ഈ പ്രശ്നത്തിന്നു കാരണം റാബിത്വത്തുൽ ആലമിൽ ഇസ്ലാമിയ്യയാ ണ്. പിന്നിൽ പ്രവർത്തിക്കു ന്നത് നമ്മുടെ ശത്രുവാണെ ന്നതു പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. അവന്നു എങ്ങിനെയെങ്കിലും ആദമിന്റെ മക്കളെ വഴി തെറ്റിക്കണം.

മുസ്ലിംകൾക്ക് അവ രുടെ കാര്യങ്ങൾ രേഖപ്പെടു ത്തുവാൻ ഒരു കലണ്ടർ ഇല്ലെന്ന കാര്യം എല്ലാ വർക്കുമറിയാം. റാബിത്വയും അതു മനസ്സിലാക്കി. അങ്ങനെ കലണ്ടർ ശരിയാ ക്കുവാനായി അവർ തെര ഞ്ഞെടുത്ത ശാസ്ത്രജ്ഞൻ ഡോ. മുഹമ്മദ് ഇൽയാ സിനെയാണ്. അദ്ദേഹം മലേഷ്യാ യൂനിവേഴ്സിറ്റി യുടെ അസ്ട്രോ ഫിസിക്സ് വിഭാഗത്തിന്റെ തലവനാണ്. ഇദ്ദേഹവുമായി ഞാൻ കത്തിടപാടുകൾ നടത്തു കയും രണ്ടു തവണ ജിദ്ദ യിൽ വെച്ച് കാണുകയും

കഴിഞ്ഞ ഈദുൽഫിത്വർ 01.10.1436 വെള്ളിയാഴ്ചയായിരുന്നു. അന്നു ലോകത്തു വളരെയധികം സ്ഥലങ്ങളിൽ ഈദുൽ ഫിത്വർ ആചരിച്ചു. ഈദു ഖുതുബകൾ നാം കാണുകയും കേൾക്കുകയും ചെയ്തു. മാലദ്വീപിലെ ഖുതുബ, ഹറമിലെ ഖുത്തുബ ഞാൻ മിനിക്കോയി ദ്വീപിൽ വെച്ചു കാണു കയും കേൾക്കുകയു ചെയ്തു. പക്ഷെ മിനിക്കോയിക്കാർ അന്ന് നോമ്പു മുറുകെ പിടിച്ചു പട്ടിണികിടന്നു. പെരുന്നാളിൽ നോമ്പു ഹറാമാക്കിയ റസൂ ലുല്ലായുടെ കൽപനകൾ ലംഘിച്ചു. കേരളത്തിലും വെള്ളിയാഴ്ച നോമ്പാ യിരുന്നു. അവർ ശനിയാഴ്ചക്ക് പെരുന്നാൾ മാറ്റിവെച്ചു. സമൂഹം ആൾദൈ വങ്ങൾക്കു വണങ്ങി.

ചെയ്തിട്ടുണ്ട്.

ഞാൻ 1965ൽ CMFRI ൽ ജോലി ചെയ്യുകയായിരുന്നു. പഠനത്തിനുള്ള മത്സ്യങ്ങൾ ശേഖരിക്കുവാനായി പല ദ്വീപുകളിലേക്കും യാത്ര ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. അന്നായി രുന്നു എനിക്ക് ഒരു പുതിയ മീൻ കിട്ടിയത്. അതിന്നു 'അബുദഫ്ദഫ് മണി ക്ഫാനി' എന്ന് ശാസ്ത്ര ലോകം നാമകരണം ചെയ്തു. സർവ്വസ്തുതിയും അല്ലാഹുവിന്ന്. ആ കടൽയാത്രകളിൽ എനിക്ക് വാനശാസ്ത്രം നന്നായി പഠിക്കുവാൻ സാധിച്ചു.

എന്റെ ജോലിസ്ഥലം രാമേശ്വരത്തിനടുത്തു മണ്ഡപം ക്യാമ്പിലായിരു ന്നു. എന്റെ കലണ്ടർ പഠന ത്തിൽ കേരള നദ്വത്തുൽ മുജാഹിദീന്റെ കലണ്ടർ ശ്രദ്ധേയമായി. അന്നത്തെ അതിന്റെ നേതാവായ കെ.പി മുഹമ്മദ് ബിൻ അഹ്മദ് മൗലവിക്ക് കത്തെ ഴുതി കാര്യങ്ങൾ അന്വേഷി ച്ചു. അദ്ദേഹം പറഞ്ഞത്: 'പെരുന്നാൾ ഒരു ദിവസം ആവണമെന്നാണ് എന്റെയും കാഴ്ചപ്പാട്.'

അങ്ങിനെ ഒരു പ്രാവശ്യം അവിടെ കലണ്ടറിൽ ശഅ

്ബാൻ തെറ്റിയതായി ഞാന റിഞ്ഞു. 1965 മുതൽ അൽ മക്ക റേഡിയോ ശ്രദ്ധിക്കാറു ണ്ടായിരുന്നു. പ്രത്യേകിച്ച് അവരുടെ തിയതികൾ ഞാൻ നോട്ട് ചെയ്യാറുണ്ടാ യിരുന്നു. കുറേക്കാലം തൊട്ട് മുസ്ലിംകൾ മാസം നിശ്ചയിച്ചിരുന്ന 29നും ഹിലാൽ കണ്ടെങ്കിൽ അടുത്ത ദിവസം ഒന്നാം തിയ്യതിയായിട്ടും കണ്ടില്ലെ ങ്കിൽ 30 പൂർത്തിയാക്കി അടുത്ത മാസം തുടങ്ങു കയും ചെയ്യുക എന്ന രീതി യിലായിരുന്നു.

എന്റെ ചെറുപ്പകാലത്ത് മിനിക്കോയിയിലും ഇതേ രീതിയായിരുന്നു പിന്തുടർന്ന ത്. എന്നാലെന്റെ മുത്താപ്പ യായ ഖത്തീബ് മാസാവസാ നത്തിൽ അവസാനത്തെ ചന്ദ്രക്കല നോക്കുവാൻ മുഅദ്ദിനെ കിഴക്കേ തീര ത്തേക്കയക്കാറുണ്ടായിരു ന്നു. പടിഞ്ഞാറ് ഭാഗത്താണ് ആളുകൾ താമസിച്ചിരുന്നത്. ഉദയം കാണണമെങ്കിൽ കിഴക്കെ കടൽത്തീരത്ത് എത്തണം. ഇങ്ങനെ എല്ലാ മാസങ്ങളിലും ശ്രദ്ധിച്ചു നോക്കിയായിരുന്നു 29 തീരു മാനിക്കുന്നത്.

1956 കളിൽ ഞാൻ കണ്ണൂ

രിൽ പഠിച്ച കാലത്ത് അറ ക്കൽ കൊട്ടാരത്തിൽ ഒരു വലിയ മണിയടിച്ചു കൊണ്ടാണ് സമയം അറിയി ച്ചിരുന്നത്. ആ മണിയുടെ ശബ്ദം വളരെ ദുരം വരെ എത്തും. മാസം 7-ാം തിയ്യതി ആ മണിഗോപുര ത്തിൽ വിളക്ക് കത്തിച്ച് ഏഴു ശരി എന്ന കാര്യം ജന ങ്ങളെ അറിയിക്കുന്ന പതിവും ഉണ്ടായിരുന്നു. ഇപ്പോളിതെല്ലാം ഇല്ലാതായി. കലണ്ടറുകളിൽ മാത്രം നോക്കി 29 ഇന്ന ദിവസമാ ണെന്ന് കണക്കാക്കുന്ന സമ്പ്രദായമാണ്. ഈ കല ണ്ടറുകൾ പഴയ അറ ബിക്കലണ്ടർ തന്നെയാണ്. അതിന്റെ തിയ്യതികൾക്ക് ചന്ദ്രക്കലകളുമായി യാതൊരു ബന്ധവും കാണി ല്ല. ചന്ദ്രൻ ഏഴാം മൻസിലിൽ നിൽക്കുമ്പോൾ ഇവരുടെ കലണ്ടറുകൾ അഞ്ചോ ആറോ കാണിക്കും. 12–ാം തിയ്യതി പൗർണ്ണമിയുണ്ടാകും. 28-ാം തിയ്യതി സൂര്യഗ്രഹണവുമു ണ്ടാകും. അറബി കലണ്ടർ ഹീബ്രു കലണ്ടർ തന്നെയാ ണ്. അതിനെ ഹിജ്റ കല ണ്ടർ എന്ന പേരിൽ പ്രസി ദ്ധീകരിക്കുന്നു എന്നു മാത്രം.

ഖൂർആൻ, ശാസ്ത്ര സമന്വയം ഡോ. പി.കെ അബ്ദുറസാഖ് സുല്ലമി



# ഖുർആനിൽ പ്രസ്താവിച്ചതും ശാസ്ത്രം കണ്ടെത്താത്തതും

**ചി**ൂർആനിൽ പരാമർശിച്ച ശാസ്ത്രസുചനകളിൽ പിൽക്കാലത്ത് കണ്ടെത്തി യതിന് നിരവധി ഉദാഹരണങ്ങൾ ഉണ്ട്. സുറത്തുന്നൂർ 40-ാം വചനത്തിൽ 'അഗാധ സമുദ്രത്തിലെ കൂരിരുട്ടുപോലെ' എന്ന പ്രയോഗം ഇതിന്നുദാഹരണമാ ണ്. കടലിന്റെ അടിയിലേക്ക് പരമാവധി മുക്കാൽ കിലോ മീറ്ററേ സുര്യപ്രകാശം എത്തുകയുള്ളൂ. എങ്കിൽ പതിനൊന്നായിരത്തി മുപ്പത്തിമൂന്ന് മീറ്റർ ആഴമുള്ള മറി യാനാസ് ട്രഞ്ച് എന്ന കയത്തിലും ശരാശരി ആറ് കിലോമീറ്റർ ആഴമുള്ള ശാന്ത സമുദ്രത്തിലും എത്ര ഭയാനകമായ കൂരിരുട്ടാണ്! കടലിന്റെ അഗാധതയിലേക്ക് പര്യവേക്ഷണം നടത്തിയിട്ടില്ലാത്ത എ.ഡി. 7-ാം നൂറ്റാണ്ടിൽ ഈ വിവരം മനുഷ്യ വർഗത്തിന് അറിയില്ലായിരുന്നു എന്നു തീർച്ചയാണ്.

ഇതുവരെ കണ്ടെത്തിയിട്ടില്ലാത്ത നിരവധി ശാസ്ത്രസൂചനകളും ഖുർആനിലു ണ്ട്. അതാണ് ഈ ലേഖനത്തിലെ പരാമർശം.

1. ഭൗമേതര ജീവസാധ്യത (Possibility of extra- terrestrial life)

പ്രപഞ്ചത്തിൽ ഭൂമിയല്ലാത്ത ഏതെങ്കിലും ആകാശഗോളങ്ങളിൽ ജീവജാല ങ്ങൾ ഉണ്ടോ എന്ന് അനേഷണം Exo-Biology എന്ന വിജ്ഞാനശാഖയിൽപെടുന്നു. Search for and extra terrestrial intelligence (SETI) എന്നാണ് ഈ അന്വേഷണം അറി യപ്പെടുന്നത്.

അമേരിക്കൻ ശുന്യാ കാശ ഏജൻസിയായ NASA മനുഷ്യനില്ലാത്ത വാഹനം വോയേജർ ഒന്നും വോയേ ജർ രണ്ടും സൗരയൂഥ ത്തിന്റെ ഇരുവശങ്ങളിലു മായി യാത്ര തുടങ്ങിയിട്ട് മുപ്പതിലധികം വർഷമായി. ഭൂമിയിലെ മനുഷ്യ സാന്നിധ്യം വിദുര ഗ്രഹങ്ങ ളിൽ അറിയിക്കുകയാണ് യാത്രയുടെ ഉദ്ദേശ്യം. പക്ഷെ ഇതുവരെയും അങ്ങ നെയൊരു അന്യഗോള ജീവ ജാലങ്ങളെ കാണുകയോ സാന്നിധ്യം അറിയുകയോ ചെയ്തിട്ടില്ല.

ലോകത്തിന്റെ പല ഭാഗ ങ്ങളിൽ നിന്നും റേഡിയോ തരംഗങ്ങൾ വിദുര യുഥങ്ങ ളിലേക്ക് അയക്കുകയാണ് മറ്റൊരു ശ്രമം. കോസ്റ്ററിക്ക യിലെ അരേസിബോ റേഡിയോ ടെലസ്കോപ്പിൽ റേഡിയോ തരംഗങ്ങൾ നമ്മുടെ ഗാലക്സിയിലെ ഏതോ ഗ്രഹക്കുട്ടങ്ങളി ലേക്ക് അയച്ചിട്ടുണ്ട്. പ്രകാശ വേഗതയിൽ സഞ്ച രിക്കുന്ന ഈ ഇലകട്രോ മാഗ്നറ്റിക് തരംഗങ്ങൾ അവിടെ എത്താൻ 24000 വർഷങ്ങളെടുക്കും. അഥവാ അവിടെ വല്ല ബുദ്ധിജീവി കൾ ഉണ്ടെങ്കിൽ അവർ അതിന് മറുപടി അയച്ചാൽ മറുപടി തരംഗങ്ങൾ ഭൂമിയി ലേക്ക് എത്താൻ പിന്നെയും 24000 വർഷങ്ങൾ എടുക്കും. അഥവാ നാൽപ്പത്തെട്ടായിരം വർഷങ്ങൾക്കിടയിൽ അതിന്റെ മറുപടി ഭൂമിയിൽ കിട്ടുകയില്ലെന്നർത്ഥം. 48000 വർഷങ്ങൾക്കു ശേഷം ഭൂമി നിലനിൽക്കുമോ എന്നും നിലനിന്നാൽ തന്നെ ആ സന്ദേശത്തിന്റെ ഭാഷ ഭൂമി യിൽ ഗ്രഹിക്കാൻ കഴി യുമോ എന്നും ആർക്കറി യാം. അത്രയും വിജയ സാ ധൃതയില്ലാത്ത പരീക്ഷണ മാണ് അത്. ഭൗമേതര ജീവ ശാസ്ത്രത്തിലും അസ്ട്രോ ഫിസിക്സിലും ഗവേഷണം നടത്തുന്ന, ആധുനിക ഐൻസ്റ്റെൻ എന്നറിയപ്പെ ടുന്ന ഡോ. സ്റ്റീഫൻ ഹോക്കിംഗ്സ് പോലും പറ യുന്നത് ഇക്കാര്യത്തിൽ സാധ്യതയുണ്ട്. പക്ഷെ ഉണ്ടെന്ന് സ്ഥിരീകരിക്കാൻ നമുക്ക് കഴിഞ്ഞിട്ടില്ല എന്നാ ണ്.

21–ാം നൂറ്റാണ്ടിൽ പോലും ശാസ്ത്രം അന്തം വിട്ടു നിൽക്കുന്ന പ്രശ്ന ത്തിൽ ദൈവിക ഗ്രന്ഥമായ ഖുർആൻ മൂന്ന് സ്ഥലങ്ങ ളിൽ പ്രസ്താവിക്കുന്നു:

അധ്യായം 40 ശുറാ 29-ാം വചനം.

"ഭൂമിയും ഉപരിമണ്ഡല ങ്ങളും സൂഷ്ടിച്ചതും അവ രണ്ടിലും ജീവജാലങ്ങളെ വ്യാപിപ്പിച്ചതും അവന്റെ ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളിൽപെട്ടത ത്രെ. അവൻ ഉദ്ദേശിക്കു മ്പോൾ അവരെ ഒരു മിച്ചുകൂട്ടുവാൻ കഴിവുള്ള വനുമാണ് അവൻ".

ഭുമിയിൽ മാത്രമേ ജീവ ജാലങ്ങൾ ഉള്ളൂ എങ്കിൽ അവ രണ്ടിലും എന്ന് പറയേ ണ്ടതില്ലല്ലോ. ഉപരിമണ്ഡല ങ്ങളിലെ ജീവികൾ മലക്കു കൾ അല്ല. കാരണം മലക്കു കൾ പല കാര്യങ്ങളിലും മനുഷ്യനുമായി ഒരുമിച്ചുകൂ ടിയിട്ടുണ്ട്. അപ്പോൾ മലക്കു

കൾ അല്ലാത്ത ഒരു ജീവ വർഗത്തെ അല്ലാഹു ഉദ്ദേശി ച്ചാൽ മനുഷ്യരുമായി ഒരു മിച്ചു ചേർക്കുമെന്നർത്ഥം.

അധ്യായം 16 നഹ്ല് 49-ാം വചനം. **"ഉപരി മണ്ഡ** ലങ്ങളിലുള്ളതും ഭൂമിയിലു ള്ളതുമായ ഏതൊരു ജീവിയും അല്ലാഹുവിന്ന് സുജൂദ് ചെയ്യുന്നു. മലക്കു കളും സുജുദ് ചെയ്യുന്നു. അവർ (മലക്കുകൾ) അഹ ങ്കാരം നടിക്കുന്നില്ല".

മലക്കുകളെ പ്രത്യേകം എടുത്തു പറഞ്ഞ സ്ഥിതിക്ക് ഉപരിമണ്ഡലങ്ങളിലെ ജീവി കൾ മലക്കുകൾ അല്ല എന്ന് വ്യക്തമാണ്. അവർ അഹങ്ക രിക്കുന്നില്ലെന്ന് പറഞ്ഞ തിന്റെ മറുവശം ഭൂമിയിലും ഉപരിലോകത്തിലുമുള്ള ജീവികൾ അഹങ്കരിക്കുന്നു എന്നാണല്ലോ. മനുഷ്യരുടെ അഹങ്കാരം നമുക്കറിയാം. അവർ ദൈവീക നിർദ്ദേശങ്ങളെ ധിക്കരിക്കു ന്നു. സിംഹം അഹങ്കാരം കാരണം മാനിനെ പിടിച്ചു എന്ന് പറയുകയില്ല. കാരണം അത് അതിന്റെ പ്രത്യേകതയാണ്. ദൈവീക കൽപന കിട്ടിയിട്ടും അതിനെ ധിക്കരിക്കുമ്പോ ഴാണ് അഹങ്കാരം എന്ന പദ ത്തിന്റെ പ്രസക്തി തന്നെ ഉണ്ടാവുന്നത്. അപ്പോൾ ഉപ രിലോകത്തിലെ ജീവികൾ ക്ക് ദൈവീക ഗ്രന്ഥം കിട്ടിയി ട്ടുണ്ടോ? ഉണ്ടെന്ന് 65-ാം അധ്യായം ത്വലാഖ് 12–ാം വചനത്തിൽ പറയുന്നു.

"അല്ലാഹുവാകുന്നു ഏഴ് ആകാശങ്ങളും ഭൂമി യിൽ നിന്ന് അവയ്ക്ക് തുല്യമായതും സൃഷ്ടിച്ച വൻ. അവയ്ക്കിടയിൽ അവന്റെ കൽപ്പന ഇറങ്ങു ന്നു. അല്ലാഹു എല്ലാ കാര്യ ത്തിനും കഴിവുള്ളവനാ കുന്നു എന്നും ഏത് വസ്തുവെയും ചൂഴ്ന്ന് അറിയുന്ന അറിവുള്ളവ നാണ് അവൻ എന്നും നിങ്ങൾ മനസ്സിലാക്കുവാൻ വേണ്ടിയാണ് (ഇതെല്ലാം നിങ്ങൾക്ക് അറിയിച്ചു തരു ന്നത്)." ഈ ആയത്തിന്റെ വ്യാഖ്യാനത്തിൽ സ്വഹാബി യായ ഇബ്നു അബ്ബാസ്(റ) ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞതായി തഫ്സീർ ഇബ്നു കസീർ രേഖപ്പെടുത്തുന്നു. 'അഥവാ ഏഴ് ഭൂമികളാണ് (ഉദ്ദേശ്യം). ഓരോ ഭൂമിയിലും ആദം, നുഹ്, ഈസാ നിങ്ങളുടെ ഈ നബിയെപ്പോലെയുള്ള നബിയും (അഥവാ അന്ത്യ പ്രവാചകന്മാരും) ഉണ്ട്.'

#### ഹൃദയവും മനസ്സും

മനസ്സിന്റെ കേന്ദ്രം എവി ടെയാണ്. തലച്ചോറിലോ ഹൃദയത്തിലോ? ഈ ചോദ്യം ഹൃദയത്തിന്റെ സ്പെഷ്യലിസ്റ്റുകളായ കാർഡിയോളജിസ്റ്റുകളോട് ചോദിച്ചു നോക്കൂ. അവർ പറയും. മനസ്സിന്റെ കേന്ദ്രം തലച്ചോർ മാത്രമാണ്. ഹൃദ യത്തിന്റെ ജോലി രക്തം പമ്പ് ചെയ്യുക എന്നത് മാത്ര മാണ്. അമേരിക്കയിലെ കാർഡിയോളജിസ്റ്റായ മല യാളി ഡോ. അഹ്മദ്കുട്ടി യോട് ഏതാനും വർഷ ങ്ങൾക്കുമുമ്പ് ഞാൻ ഇതേ ചോദ്യം ചോദിച്ചിട്ടുണ്ട്. അദ്ദേഹവും ഹൃദയത്തിന് മാനസിക പ്രതിഭാസങ്ങളിൽ കാര്യമായ പങ്കുണ്ട് എന്ന് പറഞ്ഞിട്ടില്ല.

എന്നാൽ മുഹമ്മദ് നബി( സ) യുടെ വചനങ്ങളും ഖുർ ആനും ഹൃദയത്തിന്റെ മാന

സിക പ്രവർത്തന ങ്ങൾ എടു ത്തു പറയു ന്നു. 22-ാം അധ്യായം ഹജ്ജ് 46-ാം വചനം.

"കണ്ണു കൾക്ക് അന്ധത ബാധിക്കു ന്നില്ല.

എന്നാൽ നെഞ്ചുകളിലുള്ള ഹൃദയങ്ങൾക്കാണ് അന്ധത ബാധിക്കുന്നത്."

ദൃഷ്ടാന്തങ്ങൾ കാണു കയും അതിന്റെ പ്രകാശം ലെൻസിലൂടെ കടന്ന് കണ്ണിന്റെ റെട്ടിനയിൽ പ്രതി ബിംബമായി പതിക്കുകയും അത് ഒപ്റ്റിക് നെർവിലൂടെ തലച്ചോറിലെ ഒപ്റ്റിക്ക് സെന്ററിലും എത്തുകയും ചെയ്യാഞ്ഞിട്ടല്ല. അത് തള്ളി കളയാനുള്ള നിർദ്ദേശം നെഞ്ചിനകത്തുള്ള ഹൃദയ ത്തിൽ നിന്നാണ് വരുന്നത് എന്നർത്ഥം.

നബി(സ) പറഞ്ഞു: 'അറിയുക ശരീരത്തിന കത്ത് ഒരു മാംസക്കഷ്ണ മുണ്ട്. അത് നന്നായാൽ മനുഷ്യർ മുഴുവൻ നന്നായി. അത് ചീത്തയായാൽ മനു ഷ്യർ ചീത്തയായി. അറിയു ക- അതാകുന്നു ഹൃദയം.'

ഹൃദയം നന്നായാൽ നന്നായി പമ്പിങ് നടക്കും. ഹൃദയം ചീത്തയായാൽ പമ്പിങ് മോശമാകും എന്നല്ല നബി(സ) പറഞ്ഞത്. പ്രവാ ചകൻ 'സുക്ഷ്മത ഇവിടെ യാണ്' എന്ന് മൂന്നു പ്രാവശ്യം ചൂണ്ടിപ്പറഞ്ഞത് നെഞ്ചിലേക്കാണ്. അല്ലാഹു



വിന്റെ കൽപ്പന പ്രകാരമ ല്ലാതെ ഒന്നും സംസാരി ക്കാത്ത നബി(സ) ഇപ്ര കാരം പറയണമെങ്കിൽ ഹൃദ യത്തിന് തീരുമാനമെടുക്കു ന്നതിൽ പ്രധാനപ്പെട്ട പങ്ക് ഉണ്ടായിരിക്കണം എന്ന് മന സ്സിലാക്കണം.

അടുത്തകാലത്ത് ശാസ്ത്രം ഈ രംഗത്ത് ചില കണ്ടു പിടുത്തങ്ങൾ നടത്തി യിട്ടുണ്ട്. അമേരിക്കൻ ഗവേ ഷകൻ ഡോ. അൻഡ്രൂ ആർമൻ തന്റെ 'The apreciative heart' എന്ന ഗ്രന്ഥ ത്തിൽ ഹൃദയത്തിന് മാന സിക പ്രവർത്തനങ്ങൾ ഉണ്ട് എന്ന് സമർത്ഥിക്കുന്നു.

യു.എസ്.എ കാരനായ റോളിങ് മക്കാട്ട് വികാരങ്ങ ളുടെ കേന്ദ്രം ഹൃദയമാണ് എന്നും വ്യക്തമാക്കുന്നു. തീരുമാനമെടുക്കുന്ന കാര്യ ത്തിൽ ഹൃദയത്തിന്റെ പങ്കി നെപ്പറ്റി പഠനം നടത്തുന്ന ന്യൂറോ കാർഡിയോളജി എന്ന് പുതിയ ശാസ്ത്രശാഖ ഇനിയും ഗവേഷണം തുടരു മ്പോൾ ഖുർആനിന്റെ പരാ മർശങ്ങൾ സത്യമാണെന്ന് കൂടുതൽ വ്യക്തമാവും.

### മാസപ്പിറവി അറിയിക്കണം

കോഴിക്കോട്: 1436 ദുൽഖഅദ് 29 (സെപ്തംബർ 13 ഞായർ) സൂര്യനസ്ത മിച്ച് കാസർകോട് നാല് മിനിറ്റും കോഴിക്കോട് അഞ്ചു മിനിറ്റും കൊച്ചി നാലു മിനിറ്റും തിരുവനന്തപുരം നാലു മിനിറ്റും കഴിഞ്ഞാണ് ചന്ദ്രനസ്തമിക്കുന്നത്. ദുൽഹജ്ജ് മാസപ്പിറവി കാണുന്നവർ 0495 2722801, 802, 9447885187 നമ്പറിൽ അറിയിക്കണമെന്ന് കേരള ഹിലാൽ കമ്മിറ്റി ചെയർമാൻ എം. മുഹമ്മദ് മദനി, കേരള ജംഇയ്യത്തുൽ ഉലമ പ്രസിഡണ്ട് എ. അബ്ദുൽ ഹമീദ് മദീനി (0495 2701812, 2702803, 2701804) എന്നിവർ അറിയിച്ചു.

ഞായറാഴ്ച മാസപ്പിറവി ദർശിക്കുന്നവർ അറിയിക്കണമെന്ന് ഖാദിമാരായ പാണക്കാട് ഹൈദരലി ശിഹാബ് തങ്ങൾ (0483 2836700), സമസ്ത കേരള ജംഇയ്യതുൽ ഉലമ ജനറൽ സെക്രട്ടറി ചെറുശ്ശേരി സൈനുദ്ദീൻ മുസ്ലിയാർ (0483 2710146), കോഴിക്കോട് ഖാദി മുഹമ്മദ് കോയ തങ്ങൾ (9447172149), കാഞ്ഞങ്ങാട് ഖാദി മുഹമ്മദ് ജിഫ്രി മുത്തുക്കോയ തങ്ങൾ (9446629450), കാസർകോട് ഖാദി കെ. ആലിക്കുട്ടി മുസ്ലിയാർ (9447630238), കോഴിക്കോട് വലിയ ഖാദി പാണക്കാട് നാസിർ അബ്ദുൽ ഹയ്യ് ശിഹാബുദ്ദീൻ തങ്ങൾ (9447405099, 9745637811), കോഴിക്കോട് ഖാദി കെ.വി ഇമ്പിച്ചമുദ് (9895271685, 0495 2703366) എന്നിവരും അറിയിച്ചു. മാസപ്പിറവി കാണുന്നവർ വിവരം 0495 2701812, 2702803, 2701804 നമ്പറുകളിൽ അറിയിക്കണമെന്ന് കേരള ജംഇയ്യ തുൽ ഉലമ പ്രസിഡണ്ട് എ. അബ്ദുൽ ഹമീദ് മദീനി അറിയിച്ചു.

### പറയുന്നതും ചെയ്യുന്നതും

കാണാൻ കഴിയുന്ന ചന്ദ്രക്കലകൾ/വൃദ്ധിക്ഷയങ്ങൾ (അഹില്ല) നിരീക്ഷി ച്ചതിനെക്കുറിച്ചാണ് അറബികൾ നബി(സ)യോട് ചോദിച്ചത്. മറുപടിയായി ആ അഹില്ല തന്നെയാണ് സർവ്വ മനുഷ്യരുടെയും ഹജ്ജിന്റെയും കാല നിർണയ ഉപാധി എന്ന് അല്ലാഹുവും പറഞ്ഞു. (സൂറ. അൽബഖറ: 189). ആ അഹില്ലയെ നിരീക്ഷിച്ച് ഉറപ്പുവരുത്തലാണ് കാലഗണനക്ക് അല്ലാഹു നിശ്ച യിച്ച മാനദണ്ഡമെന്ന് നബി(സ) വിശദീകരിക്കുകയും ചെയ്തു. (ബുഖാരി, മുസ്ലിം ഏകകണ്ഠമായ റിപ്പോർട്ട്). എന്നാൽ നമ്മുടെ ഇന്നത്തെ പണ്ഡിത ന്മാർ അസ്തമയ ചന്ദ്രക്കല കാണുകയില്ലെന്ന് ആവർത്തിച്ചു പറയുന്ന '<mark>അസ്തമന മാസപ്പിറവി'</mark>യെ കാണാനും അത് കണ്ടാൽ അറിയിക്കാനും ആഹ്വാനം ചെയ്യുന്നു. ആ പണ്ഡിതൃത്തിനു മുമ്പിൽ നമോവാകം.

ബഹുമാന്യ പണ്ഡിതൻ അബ്ദുൽ ഹമീദ് മദീനി പറയുന്നു: "ന്യൂമുൺ (കറുത്തവാവ്) എന്ന അവസ്ഥയിൽ നിന്നും ചന്ദ്രൻ പുറത്തുവന്ന് 16–20 മണിക്കുറുകൾക്ക് ശേഷമാണ് അത് ആകാശത്തിൽ പ്രത്യക്ഷമാവുന്നത്. ഈ ഹിലാലിനെ കാണുകയെന്നതാണ് ഇസ്ലാമിൽ മാസമാറ്റത്തിന്റെ മാനദണ്ഡം." (ന്യൂമൂണും മാസപ്പിറവിയും പേജ് 13). അതാണ് സാക്ഷാൽ ഹിലാൽ എന്നു ആരുപറഞ്ഞു? ശരി, മൗലവിയോട് ലളിതമായൊരു ചോദ്യം. 13.09.2015 ഞായറാഴ്ച 6.55ന് ആണ് ഈ 1436 ദുൽഖഅ്ദ മാസത്തിലെ ന്യുമുണിൽ നിന്ന് ചന്ദ്രൻ പുറത്തുവന്നത്. എന്നിട്ട് 18.29ന് സുര്യനസ്തമിച്ച ശേഷം 4 മിനുട്ടാണ് ചന്ദ്രൻ അസ്തമിക്കാനുള്ള സമയം. അതായത് ന്യൂമുണിനു ശേഷം 11 മണിക്കൂറും ഏതാനും മിനുട്ടുകളും മാത്രമേ കഴിഞ്ഞിട്ടുള്ളൂ. അതി നാൽ ആ ചന്ദ്രക്കല കാണുകയില്ല എന്നത് വളരെ വ്യക്തം. താങ്കൾ പുസ്തക ത്തിലെഴുതിയത് 20 മണിക്കുറിനു ശേഷമാണെന്നും. ഈ 4 മിനുട്ടുള്ള ചന്ദ്രനെ കണ്ടാൽ അറിയിക്കണമെന്ന് പത്രദ്ധാരാം ആഹ്വാനം ചെയ്തത് ശരിയാണോ? വീണ്ടും മൗലവി എഴുതുന്നു: "അങ്ങനെ ചന്ദ്രന്റെ പ്രായം 16 മണിക്കൂർ കഴിഞ്ഞ ശേഷം സുര്യൻ അസ്തമിച്ച പടിഞ്ഞാറൻ ചക്രവാളത്തിൽ പിറവി യെടുക്കുന്ന ചന്ദ്രന് മാത്രമേ 'നവചന്ദ്രൻ' എന്നു പറയുകയുള്ളൂ." (അതേ പുസ്തകം പേജ് 38). ഇതും ആര് പഠിപ്പിച്ചതാണ്?

എ.പി അബ്ദുൽ ഖാദിർ മൗലവി അവതാരിക എഴുതി കെ.എൻ.എം പ്രസി ദ്ധീകരിച്ചിട്ടുള്ള ഒ. ഉമർ ഫാറൂഖിന്റെ 'മാസപ്പിറവി നബിചര്യയിലും ശാസ്ത്ര ത്തിലും' എന്ന പുസ്തകത്തിൽ പറയുന്നു: "15.4 മണിക്കൂർ താഴെ പ്രായ ത്തിൽ ബാലചന്ദ്രനെ നഗ്നനേത്രങ്ങൾ കൊണ്ട് ലോകത്ത് ആരും തന്നെ കണ്ടിട്ടില്ല. അതും 100 വർഷങ്ങൾക്ക് മുമ്പാണ്. ഇപ്പോൾ അന്തരീക്ഷ മലിനീ കരണവും മറ്റും കാരണം 24 മണിക്കുറെങ്കിലും കഴിഞ്ഞാൽ മാത്രമേ ചന്ദ്രനെ കാണുകയുള്ളു."

അപ്പോൾ കേരള ഹിലാൽ കമ്മിറ്റി ചെയർമാൻ മുഹമ്മദ് മദനിയും 4 മിനുട്ടു അസ്തമിക്കാൻ ബാക്കിയുള്ള ചന്ദ്രനെ കണ്ടാൽ അറിയിക്കണമെന്ന് ജനങ്ങ ളോട് ആവശ്യപ്പെടുന്നതിന്റെ പൊരുൾ എന്താണ്? നവോത്ഥാന പ്രസ്ഥാന ത്തിന്റെ അതിശ്രീഘ്രവളർച്ചക്കും മനുഷ്യരെ ബുദ്ധിപരമായും ശാസ്ത്രപര മായും വളർത്താനുമുണ്ടാക്കിയ ഹിലാൽ കമ്മിറ്റിയുടെ തകർച്ചയാണോ താങ്കൾ ആഗ്രഹിക്കുന്നത്?

കണ്ണു കൊണ്ട് കാണാൻ മാത്രം ചന്ദ്രക്കല രൂപം പ്രാപിക്കുന്നത് **ഒന്നാം** തിയതി സുര്യാസ്തമനശേഷമായിരിക്കുമെന്ന യാഥാർത്ഥ്യം വ്യക്തമായി എഴു തിയ മഹാന്മാരായ ഇമാമുമാർ ജലാലൈനിയും, ഇബ്നു കസീറും മലയാള മണ്ണിലെ മഹാനായിരുന്ന അമാനി മൗലവിയും പറയുന്നു:

"മാസാവസാനത്തിലെ ഒന്നോ രണ്ടോ രാത്രികളിൽ ചന്ദ്രനെ കാണുകയി ല്ല. ആദ്യമായി ചന്ദ്രക്കല കാണുന്നത് ഒന്നാമത്തെ ദിവസം രാത്രിയിലാണ്." (വി.ഖു. സൂറ യാസീൻ 39-ാം വചന വ്യാഖ്യാനത്തിൽ അമാനി പരിഭാഷ).

"ന്യൂമൂൺ (അമാവാസി) എന്നാൽ നോ മൂൺ ആണ്. മഹാഖ് എന്നാണ് അതിന്ന് പറയുക. അന്ന് ചന്ദ്രനെ കാണുകയില്ല." (ഇടിമൂഴിക്കൽ സംവാദ ത്തിലെ കെ.എൻ.എം. പണ്ഡിതന്മാർ സിഡി കാസറ്റ്).

ഈ പണ്ഡിതന്മാർ കളിയാക്കി പറയുന്ന 'നോമുൺ' 13.9.15 ഞായറാഴ്ചയായി രുന്നു. അന്ന് സന്ധ്യക്ക് ചന്ദ്രനെ കാണുക അസംഭവ്യം എന്നവർ എഴുതുന്നു, പ്രസംഗിക്കുന്നു, വാദിക്കുന്നു, എന്നിട്ടുമവർ 'അസ്തമന ചന്ദ്രപ്പിറവി' കാണാൻ ആഹ്വാനം ചെയ്യുന്നു. ലോകമേ ക്ഷമിച്ചാലും. ഇവർ ചെയ്യുന്നതെന്നെന്ന് ഇവർ തന്നെ അറിയുന്നില്ലല്ലോ!

(ടി.വി.കെ.കെ)

#### കവർ സ്റ്റോറി ഡോ. എ.ഐ വിലായത്തുല്ല

### ശാസ്ത്രം യൂറോപ്പിന്റെ കുത്തകയല്ല ഗവേഷണത്തിന്റെ ഖുർആനിക രാജപാത

**മാ**നവസമുഹത്തെ

ചിന്താപരമായി ഏറ്റവും കൂടുതൽ പ്രചോദിപ്പിച്ച ഗ്രന്ഥമാണ് വിശുദ്ധ ഖുർ ആൻ. മനുഷ്യാസ്ഥിത്വത്തെ ക്കുറിച്ചും മനുഷ്യനും പ്രപ ഞ്ചവും തമ്മിലുള്ള ബന്ധത്തെ കുറിച്ചും തെളിമ യാർന്ന കാഴ്ച്ചപ്പാട് രൂപപ്പെ ടുത്തുവാൻ മാനവതയെ പ്രാപ്തമാക്കി. പുറമെ പ്രാപ ഞ്ചിക പ്രതിഭാസങ്ങളിലട ങ്ങിയിരിക്കുന്ന വിസ്മയകര ങ്ങളായ ദൈവികദൃഷ്ടാന്ത ങ്ങൾ പ്രപഞ്ച സൂഷ്ടാ വിന്റെ കയ്യൊപ്പുകൾ വായി ച്ചെടുക്കുവാൻ ശക്തമായ പ്രേരണ നൽകുക കൂടി ചെയ്തു. ആയിരത്തി നാന്നുറ്റി അമ്പതോളം വർഷ ങ്ങൾക്ക് മുമ്പ് മുഹമ്മദ് നബി(സ)ക്ക് വെളിപാടുക ളായി അവതരിച്ചു കിട്ടിയ ഈ ദൈവിക ഗ്രന്ഥമാണ് വി. ഖുർആൻ.

മനുഷ്യൻ ഉൾപ്പെടെ യുള്ള ഈ പ്രപഞ്ചസാക ലുത്തെ സൃഷ്ടിച്ചത് ഏകനും പങ്കുകാരനില്ലാത്ത വനുമായ ദൈവമാണ്. മനു ഷ്യൻ അവന്നു മാത്രമേ പൂർണ്ണമായും സമർപ്പിക്കു വാനും കീഴ്പ്പെടുവാനും ആരാധനകളർപ്പിക്കുവാനും പാടുള്ളൂ. മറ്റുള്ള ശക്തിക

ളെയോ മൂർത്തികളെയോ ഈ ഔന്നത്യത്തിനു വേണ്ടി പരിഗണിക്കുന്നത് അവനെ പാരതന്ത്ര്യത്തിൽ തളച്ചിടു വാൻ കാരണമാകുന്ന കടുത്ത അധർമ്മമാകുന്നു. ഇതാണ് വിശുദ്ധ ഖുർ ആന്റെ മുഖ്യമായ സന്ദേശം. ഈ സന്ദേശം പക്ഷെ, അന്ധവും ബധിരവുമായ രീതിയിൽ സ്വീകരിക്കുവാ നല്ല അതാവശ്യപ്പെടുന്നത്. തികഞ്ഞ യുക്തിവിചാര ത്തോടെ, കാര്യകാരണ രീതി സ്വീകരിച്ചു കൊണ്ട് ഉൾക്കൊള്ളുവാനാണ് ഖുർ ആൻ ആവശ്യപ്പെടുന്നത്.

ഈ പ്രക്രിയക്ക് ആക്കം കുട്ടുന്നതിന് വേണ്ടിയാണ് പ്രാപഞ്ചിക പ്രതിഭാസങ്ങ ളുടെ വിവിധങ്ങളായ വിസ്മ യങ്ങളിലേക്ക് മനുഷ്യന്റെ ശ്രദ്ധയെ അത് കൊണ്ടുപോ കുന്നത്. സൂര്യനും, ചന്ദ്ര നും, നക്ഷത്രങ്ങളും, ഭുമി യും, ആകാശവും, മരുഭൂമി യും, സമുദ്രങ്ങളും, കാറ്റും, നീരൊഴുക്കും, ഒട്ടകം മുതൽ തേനീച്ച വരെയുള്ള ജീവജാ ലങ്ങളും മനുഷ്യന്റെ വിരൽത്തുമ്പുകൾ വരെ യുള്ള നൂറുക്കണക്കിന് പ്രതിഭാസങ്ങളും ചൂണ്ടിക്കാ ണിച്ചുകൊണ്ട് പ്രപഞ്ച ത്തിലെ മനുഷ്യൻ വായിച്ചെ

ടുക്കേണ്ട ദൈവിക ദൂഷ്ടാ ന്തങ്ങളായിട്ട് വിശുദ്ധ ഖുർ ആൻ പരിചയപ്പെടുത്തുന്നു

ധൈഷണികവും സർഗാ ത്മകവുമായ രീതികളിൽ മനുഷ്യൻ നടത്തുവാൻ സാധിക്കുന്ന ഒരന്വേഷണ ത്തെയും ഖുർആൻ വിലക്കു ന്നില്ല. അപരിമേയമായ മുഴു വൻ സാധ്യതകളെയും ഉപ യോഗപ്പെടുത്തുവാനും അനോഷിച്ച് കണ്ടെത്തു വാനും ആണ് ഖുർആൻ പ്രേരിപ്പിക്കുന്നത്. ചക്രവാള ങ്ങളിലും മനുഷ്യാസ്ഥിത്വ ത്തിലും അടങ്ങിയിരിക്കുന്ന മുഴുവൻ ദൈവിക ദൃഷ്ടാന്ത ങ്ങളും മനുഷ്യൻ അന്വേ ഷിച്ച് കണ്ടെത്തുവാനുള്ളവ യാണ്. ദൈവികമായ ഒരു ക്രമം അനുസരിച്ച് മനു ഷ്യന്റെ അന്വേഷണഫല മെന്ന നിലക്ക് അവയോ രോന്നും വെളിപ്പെടുകയും ചെയ്യും. ഈ പ്രപഞ്ചസാക ല്യത്തിന് ഉടമയായ ആസൂ ത്രകനായ ഒരു സൃഷ്ടാ വുണ്ട് എന്ന കാര്യം ഓരോ രുത്തർക്കും ബോധ്യമാകു വോളം ഈ പ്രക്രിയ തുടരു കയും ചെയ്യും.

#### അഭൗമീപ്രപഞ്ചം

അതീവ വശ്യവും സുന്ദര വുമായ ഒരു കലാസൗധ

മനുഷ്യൻ ഉൾപ്പെടെയുള്ള ഈ പ്രപഞ്ചസാകല്യത്തെ സൃഷ്ടിച്ചത് ഏകനും പങ്കുകാരനില്ലാത്തവനുമായ ദൈവമാണ്. മനുഷ്യൻ അവന്നു മാത്രമേ പൂർണ്ണ മായും സമർപ്പിക്കുവാനും കീഴ്പ്പെടുവാനും ആരാധനകളർപ്പിക്കുവാനും പാടുള്ളൂ. മറ്റുള്ള ശക്തികളെയോ മൂർത്തികളെയോ ഈ ഔന്നതൃത്തിനു വേണ്ടി പരിഗണിക്കുന്നത് അവനെ പാരതന്ത്ര്യത്തിൽ തളച്ചിടുവാൻ കാര ണമാകുന്ന കടുത്ത അധർമ്മമാകുന്നു. ഇതാണ് വിശുദ്ധ ഖുർആന്റെ മുഖ്യ മായ സന്ദേശം.

മാണീ പ്രപഞ്ചം. ആ കലാ സൗധത്തിനു മാറ്റുകൂട്ടുന്ന ചേതോഹരങ്ങളായ കലാ സൃഷ്ടികളാണ് ഈ പ്രപ ഞ്ചത്തിലെ ഓരോന്നും. മനു ഷ്യനും, ജീവജാലങ്ങളും, ചെടികളും, മരങ്ങളും പ്രപ ഞ്ചിക പ്രതിഭാസങ്ങളോ രോന്നും തന്നെയും ആ കലാസൗധത്തിലെ സൗന്ദ രൃബിന്ദുക്കളാണ്. ഇവയി ലൊക്കയുമടങ്ങിയിരിക്കുന്ന സ്തൂലവും സൂക്ഷ്മവുമായ തലങ്ങളെ ശ്രദ്ധാപൂർവ്വം വൈദഗ്ധ്യത്തോടെ അപഗ്ര ഥിച്ചു മനസ്സിലാക്കുന്ന പ്രക്രിയയിലേർപ്പെട്ടിരിക്കുക യാണ് മനുഷ്യൻ. കാലങ്ങ ളായിട്ട് ശാസ്ത്രവും സാങ്കേ തിക വിദൃയും മാനവിക വിഷയങ്ങളുൾപ്പെടെയുള്ള മുഴുവൻ പഠന മേഖലകളും രൂപപ്പെടുന്നത് മനുഷ്യന്റെ ഈ ദിശയിലുള്ള പ്രയത്ന ങ്ങളിൽ നിന്നാണ്. ഈ പ്രയ ത്നങ്ങൾ പക്ഷെ ശരിയായ ദിശയിൽ നിർവ്വഹിക്കു മോൾ മാത്രമേ അനോഷ ണങ്ങളുടെ ലക്ഷ്യം പ്രാപി ക്കുവാൻ മനുഷ്യന് സാധി ക്കുകയുള്ളൂ. ദിശാബോധ ത്തോടുകൂടിയുള്ളതല്ലാത്ത അന്വേഷണങ്ങളും പഠന ങ്ങളും ചിന്താപരമായ കാലു ശൃങ്ങൾക്കും ഭൗതികമായ അരാജകത്വത്തിനും മാത്രമേ കതക് തുറന്നിടുക

യുള്ളൂ. നവോത്ഥാന കാലം മുതൽ ഇന്ന് വരെയുള്ള യൂറോപ്പും അമേരിക്കയും ഇതര പാശ്ചാത്യൻ നാടു കളും പ്രതിനിധാനം ചെയ്യു ന്നത് ഈ കാലുശ്യവും അരാജകത്വമാണ്. ശാസ്ത്ര സാങ്കേതിക മാനവിക വിഷ യങ്ങളിലും കലയിലുമൊ ക്കെയും വലിയ വലിയ ഉയ രങ്ങൾ കീഴടക്കിയപ്പോഴും മനുഷ്യാസ്ഥിത്വത്തെക്കുറി ച്ചുള്ള ഇവരുടെ ധാരണകൾ അബദ്ധജഡിലവും ബാലിശ വുമായി തുടരുന്നതിന്റെ കാരണവും മറ്റൊന്നല്ല.

മനുഷ്യോൽപ്പത്തിയെ കുറിച്ചും പ്രപഞ്ചോൽപ്പ ത്തിയെ കുറിച്ചും പരമാബ ദ്ധങ്ങളോ അടിസ്ഥാനരഹി തങ്ങളോ ആയ ധാരണക ളെയോ, അനുമാനങ്ങ ളെയോ വെച്ചു പുലർത്തുന്ന അടിത്തറകളിലാണ് പടി ഞ്ഞാറിന്റെ മുഴുവൻ പഠന ശാഖകളും വിജ്ഞാനമേഖ ലകളും പടുത്തുയർത്തപ്പെ ട്ടിരിക്കുന്നത്. പരസ്പരം വെള്ളം കലരാത്ത വിധ ത്തിൽ വേർതിരിച്ച് നിർത്തി യിരിക്കുകയാണ് ഓരോ പഠന വിഭാഗത്തെയും, പര സ്പര പൂരകങ്ങളും പര സ്പര സഹായകങ്ങളുമായി വർത്തിക്കേണ്ട അറിവിന്റെ മേഖലകളുടെ കൂടിയൊഴു ക്കിനെ തടഞ്ഞു നിർത്തി

യത് പടിഞ്ഞാറിന്റെ ഒരു ഘട്ടത്തിലെ അതിജീവന തന്ത്രമായി മനസ്സിലാക്കപ്പെ ട്ടിരുന്നുവെങ്കിൽ അതൊരാ ത്മാഹുതിയായിരുന്നുവെന്ന് തിരിച്ചറിഞ്ഞവർ ഇന്ന് വിരള മല്ല. അതുകൊണ്ട് കൂടി യാണ് അറിവ് തേടുന്ന തിന്റെ രീതിശാസ്ത്രം അന്വേഷിക്കുന്നവർ ഇന്ന് അവരുടെ ദൃഷ്ടികൾ പൗരസ്തൃ മേഖലകളി ലേക്ക് കൂടി തിരിച്ചുവെക്കു വാൻ തുടങ്ങിയിരിക്കുന്നത്. മനുഷ്യാസ്ഥിത്വത്തെക്കു റിച്ചും അവന്റെ ജീവിതദൗ തൃത്തെക്കുറിച്ചും കലുശത കളും സങ്കീർണതകളുമി ല്ലാത്ത തെളിമയാർന്ന കാഴ്ച്ചപ്പാട് പകർന്ന് നൽകാത്ത അറിവും അറിവ ന്വേഷണവും പഠനഗവേ ഷണ മേഖലകളിലുള്ളവരെ ചെറിയ തോതിലല്ല മുഷിപ്പി ച്ചിരിക്കുന്നത് എന്ന വസ്തു തയാണ് ഇവിടെ വെളിപ്പെടു

#### ദിശാബോധത്തോടെ

അറിവന്വേഷണത്തി ന്റെയും ഗവേഷണത്തി ന്റെയും ഒരു രാജപാത തന്നെ വിശുദ്ധ ഖുർആൻ വരച്ചുകാണിക്കുന്നുണ്ട്. അത് ഈ കാലഘട്ടത്തിൽ വിശേഷിച്ചും മുകളിൽ ചൂണ്ടിക്കാണിച്ച കാരണങ്ങ ളാൽ വളരെയേറെ പ്രസക്ത വുമാണ്. പടിഞ്ഞാറ് മനസ്സി ലാക്കിവെച്ച പോലെ അപ്രാ പൃമായ സംഗതിയല്ല മനു ഷ്യാസ്ഥിത്വവുമായി ബന്ധ പ്പെട്ട സത്യം. തന്റെ നാഥ ന്റെയടുക്കൽ നിന്നുള്ള താണ് സത്യം. ആകാശഭൂമി കളടങ്ങുന്ന പ്രപഞ്ചസാക ലുത്തെ പ്രകാശപൂരിതമാ ക്കുന്ന സത്യജ്ഞാനത്തിന്റെ പ്രഭ അവനിൽ നിന്നുള്ളതാ ണ്. അറിവിന്റെ ഉറവിടം അവനാണ്. അവന്റെ ഇച്ഛപ്ര കാരം അവൻ നിശ്ചയിച്ച രീതിയിൽ മാത്രമാണ് അറിവ് മനുഷ്യന് പകർന്ന് കിട്ടുന്നത്. ചക്രവാള സീമ കളെ ഭേദിച്ചുകൊണ്ടു പോലും മനുഷ്യൻ കണ്ടെ ത്തുന്ന അറിവിന്റെ നൂതന ഇടങ്ങൾ പക്ഷെ അവൻ മനുഷൃന് പഠിപ്പിച്ചു കൊടു ക്കുന്നവ മാത്രമാണ്. അറിവ നോഷണത്തിന്റെ പരമമായ ലക്ഷ്യം ഈ പ്രപഞ്ചസാക ല്യത്തെ സൃഷ്ടിച്ച നിന്റെ നാഥനെ അറിയുക എന്നതാ ണ്. ഇക്കാര്യമാണ് ഖുർ ആൻ മനുഷ്യനോടു പറയു ന്നത്. ഈ ലക്ഷ്യം കൈവ രിക്കും വിധത്തിൽ മുന്നേറു വാൻ അറിവന്വേഷണവും ഗവേഷണവും ചെയ്യുവാൻ ഒരു രീതിശാസ്ത്രം കാണിച്ചു കൊടുത്തു കൊണ്ട് മനുഷ്യനെ ചുമത ലപ്പെടുത്തുകയാണ് ഖുർ ആൻ ചെയ്യുന്നത്.

"വായിക്കുക! സൃഷ്ടി കർമ്മം നിർവ്വഹിച്ച നിന്റെ നാഥന്റെ നാമത്തിൽ. പറ്റി പ്പിടിച്ചു തൂങ്ങിക്കിടക്കുന്ന ഒരു തന്തുവിൽ നിന്ന് മനു ഷൃനെ സൃഷ്ടിച്ചു അവൻ. വായിക്കുക! അത്യുദാര നാണു നിന്റെ നാഥൻ. പേനയുടെ ഉപയോഗം

പഠിപ്പിച്ചത് അവനാണ്. മനുഷ്യന് അറിയാമായിരു ന്നില്ലാത്തതൊക്കെയും അവനെ പഠിപ്പിച്ചു അവൻ." (വി.ഖു 96: 1-5).

പ്രപഞ്ച സൃഷ്ടാവായ അല്ലാഹുവിന്റെ അസ്തി ത്വത്തെ ഒരു യാഥാർത്ഥ്യ മായി മനുഷ്യൻ ബോധ്യപ്പെ ടുത്തിത്തരുന്ന പ്രതിഭാസ ങ്ങളാണ് (ആയത്തുകളാ ണ്) പ്രപഞ്ചത്തിലെ ഏതു സംഗതിയും. ആയത്തുകൾ എന്ന് വിളിക്കപ്പെടുന്ന 6236 വാകൃങ്ങളാണ് വിശുദ്ധ ഖുർആനിലടങ്ങിയിട്ടുള്ളത്. ഇവ രണ്ടും അല്ലാഹുവിന്റെ കയ്യൊപ്പ് വായിച്ചെടുക്കു വാൻ കഴിയുംവിധമുള്ള ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളാണ്. ഇവ രണ്ടും പരസ്പര പൂരകങ്ങ ളും, പരസ്പരം പിന്തുണച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നവയും, പര സ്പരം വിശദീകരിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നവയുമാണ്. അവയ്ക്കിടയിൽ വൈരുദ്ധ്യ ങ്ങളൊന്നും കാണുകയില്ല. വിശുദ്ധ ഖുർആനിലെ ആയ ത്തുകൾക്കുള്ള ദൃശ്യശ്രാവ്യ വ്യാഖ്യാനമാണ് ഈ പ്രപ ഞ്ചം. പ്രപഞ്ചത്തെ വായി ക്കേണ്ടതിങ്ങനെയെന്ന് പഠി പ്പിക്കുകയാണ് ഖുർആൻ ചെയ്യുന്നത്.

ദിവ്യ ഗ്രന്ഥത്തിലെയോ പ്രപഞ്ചത്തിലെയോ ഏതു പ്രതിഭാസവും (ആയത്തും) വായനക്കും പഠനത്തിനും അന്വേഷണ ഗവേഷണ ങ്ങൾക്കും വിധേയമാക്കുവാ നുള്ളത് അതുപക്ഷെ ലക്ഷ്യ പ്രാപ്തിയിലെത്തണ മെങ്കിൽ സൃഷ്ടി കർമ്മം നിർവഹിച്ച നാമത്തിൽ ദിശാബോധത്തോടുകൂടി തന്നെ നിർവഹിക്കേണ്ട തുണ്ട്. അങ്ങനെ നിർവഹി

ക്കുമ്പോൾ ആകാശ നീലി മയും കടലിലെ തിരമാല കളും കാറ്റും നീരൊഴുക്കും ഇടിനാദവും മിന്നൽപിണരും തുടങ്ങി കാടും മലയും പൂക്കളും ഇലകളും വള്ളിപ്പ ടർപ്പുകളും മണൽത്തരിയും കോശങ്ങളുടെ ഘടനയും തന്മാത്രയുടെ പ്രത്യേകത വരെയും പ്രപഞ്ച സൃഷ്ടാ വിന്റെ അസ്തിത്വത്തെ നമുക്ക് ബോദ്ധ്യപ്പെടുത്തി തരുന്ന വിസ്മയ കരങ്ങ ളായ അറിവിന്റെ ഉറവിടങ്ങ ളായ പ്രതിഭാസങ്ങളായി മാറും.

#### ഗവേഷണ രാജപാത

ഖുർആൻ ലോകത്തിന് കാണിച്ചു കൊടുത്ത അറിവ ന്വേഷണത്തിന്റെയും ഗവേ ഷണത്തിന്റെയും തെളിമ യാർന്ന രാജപാതയാണിത്. ഈ പാതയിലൂടെ സഞ്ചരിച്ച തിനാലാണ് ഏഴാം നൂറ്റാ ണ്ടിലെ ഖുർആൻ അവത രണ ഘട്ടം മുതൽ പതി നഞ്ചാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ അവ സാനം വരെ വൈജ്ഞാ നിക ലോകത്തിന്റെ നായ കൻമാരാവാൻ ഖുർആന്റെ അനുയായികൾക്ക് സാധി ച്ചത്. ഇന്ന് ലോകത്ത് നില വിലുള്ള മുഴുവൻ അടി സ്ഥാന വിജ്ഞാന ശാഖ കൾക്കും തുടക്കമിട്ടതും വലിയ മുന്നേറ്റങ്ങൾക്ക് നേതൃത്വം നൽകിയതും ഖുർആന്റെ അനുയായിക ളായ ഗവേഷകരും ശാസ്ത്ര കാരന്മാരും അന്വേഷകരുമാ യിരുന്നു. എന്നാൽ പതി നഞ്ചാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ അവ സാനത്തോടെ വൈജ്ഞാ നിക ഗവേഷണ മേഖല ഖുർആന്റെ അനുയായിക ളുടെ കൈകളിൽ നിന്ന് വഴു തിപ്പോവുകയായിരുന്നു.



രാഷ്ട്രീയവും ചരിത്രപരവു മായ കാരണങ്ങൾക്കു പുറമെ ഗവേഷണങ്ങൾക്കും വിജ്ഞാനാന്വേഷണ ങ്ങൾക്കും അനന്തസാധ്യത കൾ നൽകുന്ന ഭാവിയിൽ അനാവരണം ചെയ്യപ്പെടുന്ന തിനു വേണ്ടി ഖുർആൻ ഒളി പ്പിച്ചു വെച്ച വിസ്മയങ്ങ ളായ സൂചനകളെ മനനം ചെയ്യുന്ന ഗവേഷണത്തിന്റെ ഖുർആനിക രീതിയിൽ നിന്ന് ഖുർആനിന്റെ അനു യായികളായ അന്വേഷകർ തെറ്റിക്കപ്പെട്ടത് കൂടിയാണ് ഈ പതനത്തിനു കാരണം. ഖുർആനിൽ നിന്ന് നേരിട്ട് അറിവും പ്രചോദനവും തേടുന്നതിന് പകരം ഖുർ ആൻ അനുബന്ധ രചനക ളിലും കർമ്മശാസ്ത് വീക്ഷ ണങ്ങളുടെ ഇടുക്കങ്ങളിലും തളയ്ക്കപ്പെടുകയായിരുന്നു അവർ. അറിവനോഷണ ത്തിനും സത്യം ഗ്രഹിക്കുന്ന തിനും വേണ്ടി മനുഷ്യൻ പ്രപഞ്ചസൃഷ്ടാവ് രണ്ടു കണ്ണുകളും ഒരു നാവും രണ്ടു ചുണ്ടുകളും നൽകി യിരിക്കുന്നതുപോലെ രണ്ടു മാർഗ്ഗങ്ങളും തുറന്നിട്ടിട്ടുണ്ടാ യിരുന്നു. ഒന്ന് പ്രാപഞ്ചിക യാഥാർത്ഥ്യങ്ങളിലൂടെയുള്ള സൃഷ്ടാവിലേക്കെത്തിച്ചേ രുന്ന ഗവേഷണത്തിന്റെ ഖുർആനിക രാജപാത യാണ്. മറ്റേത് അടിത്തറയി

ല്ലാത്ത, ദിശാ ബോധമി ല്ലാത്ത കാലു ശ്യത്തിലും അരാജകത്വ ത്തിലുമെത്ത ച്ചേരുന്ന ഗവേ ഷണപാതയാ ണ്. ദൗർഭാഗ്യ വശാൽ യൂറോപ്പും

ഇതരപടിഞ്ഞാറൻ സമുഹ ങ്ങളും തെരഞ്ഞെടുത്ത ഈ രണ്ടാമത്തെ വഴിയിലാണ് കഴിഞ്ഞ അഞ്ചു നൂറ്റാണ്ടുക ളായി അറിവന്വേഷണത്തി നായി മുസ്ലിം ലോകവും ചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്. അഞ്ച് നൂറ്റാണ്ട് നിന്ന മുസ്ലിം സമുഹത്തിന്റെ ബുദ്ധിപരമായ ഈ മയ ക്കവും മന്ദതയും പക്ഷെ അവസാനിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കു ന്നതിന്റെ ലക്ഷണങ്ങൾ കണ്ടുതുടങ്ങിയിട്ടുണ്ട്. അറിവ് തേടുന്നതിന്, പ്രാപ ഞ്ചിക രഹസ്യങ്ങളുടെ അനേഷണമായ വിവിധ പഠനമേഖലകളിൽ വിപ്ലവാ ത്മകമായ മുന്നേറ്റം നടത്തു ന്നതിന്, ഖുർആനിന്റെ അടി ത്തറയിൽ നിന്നുകൊണ്ടുള്ള രീതിയിലേക്ക് തിരിച്ചുപോ വേണ്ടിയിരിക്കുന്നുവെന്ന് അവർ ലോകവ്യാപകമായി തിരിച്ചറിഞ്ഞു തുടങ്ങിയിരി ക്കുന്നു.

ഈ പ്രക്രിയയുടെ ആദ്യ ചുവട് അറിവിനെ അബദ്ധജ ഡിലങ്ങളായ, അടിസ്ഥാനര ഹിതമായ ധാരണകളുടെ മാലിനൃങ്ങളിൽ നിന്ന് മുക്ത മാക്കി തിരിച്ചുപിടിക്കുകയും നേരറിവിനുള്ള സ്രോതസ്സു കളാക്കി മാറ്റുകയും ചെയ്യുക എന്നതാണ്. അറിവ് മുസ്ലിമിന്റെ എവിടെ കണ്ടാലും തിരിച്ചു

പിടിക്കേണ്ടതായ സമ്പത്ത് മാത്രമല്ല അവന്റെ കൈക ളിൽ സുരക്ഷിതമായിരി ക്കേണ്ട അമാനത്ത് കൂടിയാ ണെന്ന് തിരിച്ചറിയുകയാണ്.

അറിവിന്റെയും അനോഷ ണത്തിന്റെയും കനലുകൾ ഓരോ വ്യക്തിയിലും പ്രപഞ്ച സൂഷ്ടാവ് നിക്ഷേ പിച്ചതാണ്. ആ കനൽ കിട്ടിയ ആള് അത് ഊതി ക്കെടുത്താവതല്ല. അതിനെ ഊതിക്കാച്ചി തിളക്കമാർന്ന താക്കി മാറ്റി ലോകസമുഹ ത്തിന് അന്ധകാരമകറ്റാ നുള്ള അതിശക്തമായ പ്രകാശവും പ്രഭയും ആക്കി മാറ്റുകയാണ് വേണ്ടത്. ആത്മസാക്ഷാൽക്കാരത്തി നുള്ള അറിവിന്റെ വഴി അതാണ്. ഏത് വിജ്ഞാന ശാഖകളിലും ഗവേഷണ ത്തിന് മുതിരുന്നവർക്ക് വേണ്ടി ഖുർആൻ തുറന്ന് വെക്കുന്ന പ്രയാണമാർഗ്ഗം ഇതാണ്. മാനവസമുഹ ത്തിന് ഉപകരിക്കുന്ന അറിവും ഈ വഴിക്ക് വെളി പ്പെടുന്നവയാണ്.

(തിബിയാൻ ഇൻസ്റ്റി റ്റ്യൂട്ട് ഓഫ് ഖുർആനിക് റിസർച്ച് ആന്റ് അസ്സിമിലേ ഷൻ, അരീക്കോടും കാലി ക്കറ്റ് യൂണിവേഴ്സിറ്റി ചെയർ ഫോർ ഇസ്ലാമി ക് സ്റ്റഡീസ് ആന്റ് റിസർ ച്ചും സംയുക്തമായി 2015 ആഗസ്റ്റ് 1ന് സംഘടിപ്പിച്ച 'ദ ഹൈവെയിസ് ഓഫ് ഖുർആനിക് റിസർച്ച്' എ ന്ന തലക്കെട്ടിലുള്ള സെമി നാറിൽ അവതരിപ്പിക്കപ്പെട്ട പ്രബന്ധത്തിന്റെ ആശയ സംഗ്രഹം. തിബിയാൻ ഇൻസ്റ്റിറ്റ്യൂട്ടിന്റെ ഡയറക്ട റാണ് ലേഖകൻ).

# പിശാച്, മഹാചതിയൻ, ഒഴിഞ്ഞുമാറുന്നു

**പ**രലോകത്ത് സർവ്വർക്കും എല്ലാം ബോധ്യമാകും. തന്റെ കർമ്മ ങ്ങളൊക്കെ കൺമുമ്പിൽ ഒന്നൊഴിയാതെ കാണുന്നു. കേൾക്കുന്നു. തെളിവു കൾക്കായി കൃത്യമായ രേഖ കൾ സമർപ്പിക്കപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇഹത്തിൽ അനേകം കാര്യങ്ങളിൽ താൻ വഞ്ചിക്കപ്പെട്ടിരിക്കു ന്നുവെന്ന് അപ്പോഴാണ് പൂർണ്ണബോധ്യം വരിക. ഭൗതിക തിമിരം ബാധിച്ച തന്നെ ഏറ്റവുമധികം വഞ്ചി ച്ചിരിക്കുന്നവൻ മഹാവഞ്ചക നായ പിശാചായിരിക്കുമെന്ന പ്പോൾ തിരിച്ചറിയും. തന്റെ ഇച്ചക്കൊത്ത് മനസ്സിൽ ന്യായവാദങ്ങൾ പലതും തോന്നിപ്പിക്കലായിരുന്നു പിശാചിന്റെ കാര്യമായ ജോലി. അല്ലാഹുവിനെയും വിചാരണനാളിനെയും പുച്ചി ക്കുകയും അവഗണിക്കു കയും ചെയ്തുകൊണ്ടുള്ള തന്റെ മനോഭാവത്തെ പരമാ വധി ആ പിശാച് മുതലെടു ത്തിട്ടുണ്ട്. താൻ പറയു ന്നതും ചെയ്യുന്നതും ശപിക്ക പ്പെട്ട ആ പിശാച് വളരെ ഭംഗിയും ആകർഷണീയവു മാക്കി പൊലിപ്പിച്ചു കാട്ടി ത്തന്നു കൊണ്ടിരുന്നത് അവൻ അറിയാതെയെന്ന പോലെയായിരിക്കും. മറി ച്ചുള്ള നന്മകൾ നല്ലതായി

അനുഭവപ്പെടുമ്പോൾ ആ പിശാച് അവിടെ ചാടി വീണു ഇവനെ പിടിച്ചുവലി ക്കും. ദൈവസ്മരണയോ നിസ്വാർത്ഥ ഉദ്ദേശ്യമോ ഇല്ലാത്ത ഈ മനുഷ്യൻ അവന്റെ പിടിയിൽ വളരെ വേഗം അകപ്പെടും. അല്ലാ ഹുവും റസൂലും ഇക്കാര്യ ങ്ങളെല്ലാം ശക്തിയായ ഭാഷ യിൽ ആവർത്തിച്ചു മുന്നറി യിപ്പു നൽകിയിട്ടുണ്ട്. അതി നെക്കുറിച്ചുള്ള ബോധ വൽക്കരണത്തിനാണ് ഇടമു റിയാതെ പ്രവാചകന്മാരെ അയച്ചു ഗ്രന്ഥങ്ങൾ നിര വധി നൽകിയതും. അതെല്ലാം അവഗണിച്ചു പിശാചിന്റെ കെണികളിൽ വീണവൻ കനത്ത തോതിൽ ചതിക്കപ്പെടുക തന്നെയായിരുന്നു. ആ പെരുംചതിയൻ ശപിക്കപ്പെട്ട പിശാചുമായിരുന്നു.

അവന്റെ ചതിയിൽ പെട്ട വരുടെ വിലാപം ഇങ്ങനെ യായിരിക്കും. "അക്രമം ചെയ്തവൻ നെടുംഖേദത്തി ലാകുന്ന ദിനം. വില പിച്ചുകൊണ്ട് പറയും. ഞാൻ പ്രവാചകന്റെ വഴി സ്വീകരിച്ചിരുന്നെങ്കിൽ നന്നാ യേനേ! എന്റെ കഷ്ടമേ, ഹാ! ഇന്ന വ്യക്തിയെ ഞാൻ സുഹൃത്താക്കിയില്ലാ യിരുന്നെങ്കിൽ! എനിക്ക്

ബോധനം വന്നുകിട്ടിയതിനു ശേഷമാണ് അതിൽ നിന്ന് അവനെന്നെ വൃതിചലിപ്പിച്ചു കളഞ്ഞത്! അപ്പോൾ ആ പിശാച് അവിടെ വെച്ച് അവനെ കൈവിട്ടു കളയുന്ന താകുന്നു." (വി.ഖു: അൽഫുർഖാൻ 27-29). നബിമാർക്കെതിരിൽ പോലും ഇവ്വിധം പ്രവർത്തി ക്കുന്ന കഠിന ശത്രുവായി പിശാചിനെ നിശ്ചയിച്ചിട്ടു ണ്ടെന്നും ഇതിനെ തുടർന്ന് അല്ലാഹു ഉണർത്തുന്നുണ്ട്. "അല്ലാഹു പ്രഖ്യാപിച്ച കരാർ സുനിശ്ചിതമാണ്. അതിൽ നിന്ന് നിങ്ങളെ ഇഹലോക ജീവിതം വഞ്ചി ക്കുന്നതാണ്. അല്പാഹു വിൽ നിന്നും നിങ്ങളെ തട്ടി യെടുക്കുന്ന ആ മഹാവഞ്ച കന്റെ വഞ്ചനയിലൊരി ക്കലും നിങ്ങൾ പെട്ടുപോ കരുത്" (ലുഖ്മാൻ: 33; **ഫാത്വിർ: 5)** "പിശാച് നിങ്ങ ളുടെ കഠിന വിരോധിയാണ്. അതിനാൽ അവനെ ശത്രു വായിത്തന്നെ കാണുക അവനും അവന്റെ സേനയും നിന്നെ ക്ഷണിക്കുന്നത് കത്തിജ്വലിക്കുന്ന നരകാഗ്നി യിലേക്ക് തന്നെയാണ്." (ഫാത്വിർ: 6) "നരകാഗ്നി അവരുടെ മുഖം കരിച്ചുകള യും. അതോടെ അവരതിൽ പല്ലിളിച്ചവരായി മാറിയിരി

ക്കും. അവരോട് 'എന്റെ ദൃഷ്ടാന്തങ്ങൾ ഓതി ക്കേൾപിക്കപ്പെട്ടപ്പോൾ നിങ്ങളതിനെ നിഷേധിച്ചു തള്ളുകയായിരുന്നില്ലേ' എന്ന് ചോദിക്കപ്പെടും. അപ്പോൾ അവർ പറയും: നാഥാ, നിർഭാഗ്യം ഞങ്ങളെ അതിജയിച്ചു. ഞങ്ങൾ വഴി തെറ്റിയ ജനതയായിപ്പോ യി." (അൽമു അ്മിനൂൻ:104-106) **"കാ**ര ണം, ഇഹലോക പ്രൗഢി യിൽ വഞ്ചിതരായപ്പോൾ ദൈവ വചനങ്ങളെ പരിഹ സിക്കുകയും കളിയാക്കു കയും ചെയ്യുകയായിരുന്നു നിങ്ങൾ" (ജാസിയ: 35). അവിടെവെച്ച് സത്യ വിശ്വാ സികളായവരെ കപടന്മാർ വിളിച്ച് വിലപിക്കും: ഞങ്ങളും നിങ്ങളോടൊപ്പമാ യിരുന്നല്ലോ! അവർപറയും. അതെ, പക്ഷെ നിങ്ങൾ നിങ്ങളെത്തന്നെ കുഴപ്പത്തി ലാക്കിയതാ. സത്യത്തിൽ ഞങ്ങൾക്ക് നാശം കൊതി ക്കുകയായിരുന്നില്ലേനിങ്ങൾ? എല്ലാറ്റിലും സംശയിച്ച് ദൈവാജ്ഞ വന്നെത്തും വരെ വ്യാമോഹങ്ങളെ താലോലിച്ച് നിങ്ങൾ സ്വയം വഞ്ചിതരായി കഴിയുകയാ യിരുന്നില്ലേ? അതെ, ദൈവ വിഷയങ്ങളിൽ ആ പരമ വഞ്ചകനായ പിശാച് നിങ്ങളെ വഞ്ചിച്ചു കളഞ്ഞി രിക്കുന്നു." (അൽഹദീദ്: 14) ഇഹലോക സുഖാഢംബര ങ്ങളിൽ മുങ്ങിക്കുളിച്ചവരെ അവരുടെ പാട്ടിനു വിട്ടേച്ച് സ്വബോധത്തോടെ ജീവിച്ചു വിജയം നേടാനാണ് അല്ലാഹു മനുഷ്യരോട് ആവശ്യപ്പെട്ടിരുന്നത് (വി:ഖു 6:70) മതത്തെ പരിഹസിച്ച് തരംതാഴ്ത്തി സംസാരിക്കു ന്നവരുടെ സദസ്സുപോലും ബഹിഷ്കരിക്കാൻ പോലും

അല്ലാഹ ഉപദേശിച്ചിരുന്നു. (വി:ഖു 6:68) "മനുഷ്യരേ, അത്യുദാരനായ നിന്റെ രക്ഷിതാവിന്റെ കാര്യത്തിൽ നിന്നെ വഞ്ചിച്ചു കളഞ്ഞതെ ന്താണ്? (വി:ഖു82:6) "അവർ സ്വയം ചമച്ചുണ്ടാക്കിയ വാദ ങ്ങൾ അവരുടെ മതകാര്യ ത്തിൽ അവരെ വഞ്ചിതരാ ക്കി. (വി:ഖു 3:24). **"ദൈവദു** ഷ്ടാന്തങ്ങളിൽ ഏറ്റവും കൂടുതൽ തർക്കിച്ച് നാടാ യനാട്ടിലെല്ലാം സൈരവി ഹാരം നടത്തുന്ന സത്യനി ഷേധികളുടെ വഞ്ചനയിൽ അകപ്പെടാതിരിക്കണം എന്ന് അല്ലാഹു താക്കീത് നൽകിയതും അവർ മറന്നു കളഞ്ഞു." (ഗ്വാഫിർ: 4). ഭൗതികമായ അൽപനേട്ട ങ്ങൾക്കുപകരം വേദഗ്രന്ഥ നിയമങ്ങൾ വിറ്റു തുലച്ച് ഇഹലോക ഐശ്വര്യങ്ങൾ നേടിയെടുത്തവരാണവർ." (വി:ഖു 3:187). ജീവിത ത്തിന്റെ മഹത്വവും ഇഹ ലോകത്തിന്റെ നശ്വരതയും അവഗണിച്ച് വിശ്വാസികളെ നിസ്സാരമായി കണ്ട് എല്ലാം മറന്നാസ്ഥദിച്ച് ജീവിച്ച അവർക്ക് പരലോകത്ത് വമ്പൻ നഷ്ടം തന്നെയായി രിക്കും. ഇതിനെല്ലാം പ്രചോ ദകനായി നിന്നത് ശപിക്ക പ്പെട്ട പിശാചാണ്. ഈ കാര ണക്കാരനെ തിരിച്ചറിഞ്ഞില്ല. അവനെ തിരിച്ചറിയാൻ അനേകം ഉപദേശങ്ങൽ അല്ലാഹു തന്നിട്ടുണ്ടായിരു ന്നു. അതും അവഗണിച്ചു.

കടുത്തു ചുവന്ന കണ്ണു കൾ തുറുപ്പിച്ചു നോക്കി, കൈകാലുകളിൽ കൂർത്ത് മൂർച്ചയേറിയ നഖങ്ങൾ കാട്ടി മുടികൾ പിരിച്ചിട്ട്, ക്രൂരമായി പല്ലിളിച്ച്, കറു ത്തിരുണ്ട ഭീകര ജന്തുവായി പ്രതൃക്ഷപ്പെടുന്നവനാണ് പിശാചെന്ന് മനുഷ്യരിവിടെ



പരലോകത്ത് സർവ്വർക്കും എല്ലാം ബോധ്യമാകും. തന്റെ കർമ്മങ്ങളൊക്കെ കൺമുമ്പിൽ ഒന്നൊഴി യാതെ കാണുന്നു. കേൾ ക്കുന്നു. തെളിവുകൾക്കാ യി കൃത്യമായ രേഖകൾ സമർപ്പി ക്കപ്പെടു കയും ഇഹ ത്തിൽ ചെയ്യുന്നു. അനേകം കാര്യങ്ങളിൽ താൻ വഞ്ചിക്കപ്പെട്ടിരിക്കു ന്നുവെന്ന് അപ്പോഴാണ് പൂർണ്ണബോധ്യം വരിക. ഭൗതിക തിമിരം ബാധിച്ച തന്നെ ഏറ്റവുമധികം വഞ്ചി ച്ചിരിക്കുന്നവൻ മഹാവഞ്ച കനായ പിശാചായിരിക്കു മെന്നപ്പോൾ തിരിച്ചറിയും.

പിശാചിനെക്കുറിച്ച് പഠിച്ചു വെച്ചിരിക്കുന്നതും പഠിപ്പിക്ക പ്പെടുന്നതും. അന്ധവിശ്വാസ ത്തേരിലേറി പ്രേത, ഭൂതാ തി, ഭദ്രകാളി രൂപ ഭാവങ്ങ ളിൽ ഭീകര രൂപം പുണ്ടെ ത്തിക്കാണാത്തതിനാൽ നമ്മുടെയിടയിലെ യുക്തി, നിരീശ്വര, നിർമ്മത ഭൗതിക വാദികളൊക്കെ പിശാചിനെ നിഷേധിക്കുന്നവരാണ്. അത്തരം പിശാചിനെയല്ല ഇസ്ലാം പരിചയപ്പെടുത്തിയി ട്ടുള്ളത്.

പിശാച് മനുഷ്യരിൽ കയറി അവനെ ഇളക്കി വിട്ട് ഭ്രാന്തനാക്കും. ആ ജിന്നു പിശാചുക്കളെ അടിച്ചിറ ക്കാം. അതിന് ആ മനു ഷ്യനെ ക്രൂരമായി അടിച്ചും ഇടിച്ചും ചൂരൽ കഷായം

കൊടുത്തും മർദന പീഢനങ്ങ ളേൽപിക്കണം. മന്ത്രകുതന്ത്ര ങ്ങളിലൂടെ ആ പിശാചിനെ ഓടിക്കണം. ഓടിക്കാം. എന്നൊക്കെ വിശുദ്ധ ഗ്രന്ഥവും തിരുനബി വചനങ്ങളുമുദ്ധരിച്ച് ദുർവ്യാഖ്യാനിക്കുന്ന നവ യാഥാസ്ഥിതികർ മുവഹ്ഹിദു കളിൽ (ഏക ദൈവാരാധനാ വിശ്വാസികളിൽ) പോലും ജന്മം കൊണ്ടിട്ടുണ്ടിവിടെ. യതാർത്ഥത്തിൽ ഇതൊക്കെ യാണോ വിശുദ്ധ ഖുർആൻ/ നബി വചനങ്ങൾ പരിചയപ്പെ ടുത്തുന്ന പിശാച്? അല്ല. ഒരി ക്കലുമല്ല.

"മനുഷ്യഹൃദയങ്ങളിൽ/ മനസ്സുകളിൽ ദുർബോധനം നടത്താനായി ഒളിഞ്ഞു കയറി കൃത്യം നിർവ്വഹിച്ച് പിന്മാറിക്കളയുന്ന മനുഷ്യരി ലെയും ജിന്നുകളിലെയും ദുർബോധകരാണ് സാക്ഷാൽ പിശാചുക്കൾ." (വി.ഖു: 114: **4–6)** എന്നാണ് ഖുർആൻ തെളിമയോടെ പറയുന്നത്. ത്രികാല അദൃശ്യജ്ഞാനം അവകാശപ്പെട്ട് മന്ത്രവാദിക ളായും ജ്യോത്സ്യന്മാരായും ജിന്നുസേവകരായും കണക്ക ന്മാരായും കൈനോട്ടക്കാരായും തങ്ങന്മാരായും ബീവിമാരായും മാരണകൂടോത്തരവിദ്യക്കാ രായും ഭാവിപ്രവാചകന്മാരായു മൊക്കെ ദുർബല മനുഷ്യരെ ചൂഷണം ചെയ്യാനിറങ്ങിത്തിരി ച്ചവരാണവർ. കൊല, വൃഭിചാ രം, അക്രമം, ഏഷണി, ഭീഷ ണി, നാരദപ്പണി തുടങ്ങി മനു ഷ്യബന്ധങ്ങൾ തകർക്കുന്ന ദുർനടപടികൾക്കെല്ലാം മുൻപ ന്തിയിൽ വിരാചിക്കുന്ന സർവ്വ ദുഃശ്ശക്തികളും സാക്ഷാൽ പിശാചുക്കളാണ്. അപ്പണിക ളാണ് പൈശാചികങ്ങൾ. ഇതി ന്റെയെല്ലാം പ്രവര്ത്തനമേഖല മനുഷ്യമനസ്സുകളിലാണ്. പിശാചുക്കൾ എവിടെ

മനുഷൃഹൃദയങ്ങളിൽ/ മന സ്സുകളിൽ ദുർബോധനം നടത്താനായി ഒളിഞ്ഞു കയറി കൃത്യം നിർവ്വഹിച്ച് പിന്മാറിക്കളയുന്ന മനുഷ്യ രിലെയും ജിന്നുകളി ലെയും ദുർബോധകരാണ് സാക്ഷാൽ പിശാചുക്കൾ. (വി.ഖു: 114: 4–6) എന്നാണ് ഖൂർആൻ തെളിമയോടെ പറയുന്നത്. ത്രികാല അദൃ ശൃജ്ഞാനം അവകാശ പ്പെട്ട് മന്ത്രവാദികളായും ജ്യോത്സ്യന്മാരായും ജിന്നു സേവകരായും കണക്കന്മാ രായും കൈനോട്ടക്കാ രായും തങ്ങന്മാരായും ബീവിമാരായും മാരണകൂ ടോത്തരവിദ്യക്കാരായും ഭാവിപ്രവാചകന്മാരായു മൊക്കെ ദുർബല മനു ഷൃരെ ചൂഷണം ചെയ്യാനി റങ്ങിത്തിരിച്ചവരാണവർ.

എപ്പോൾ എങ്ങനെ ഏതു വിധം പ്രവർത്തിക്കുമെന്ന കൃത്യമായി പറയുന്ന കാര്യം അപ്പടി അല്ലാഹു പിശാചിന്റെ ഭാഷയിൽ ദുർവ്യാഖ്യാനത്തിനു പഴു തില്ലാതെ പറയുന്നതു കാണുക.

"ഞാനവരെ വഴിപിഴപ്പി ക്കും. വൃമോഹിപ്പിക്കും. നാൽക്കാലികളുടെ കാതു കൾ കീറിമുറിക്കാൻവരെ ഞാനവരോട് കൽപിക്കും. അല്ലാഹുവിന്റെ സുന്ദരസു ഷ്ടികളെ എന്റെ കൽപന പ്രകാരം അവർ ആകെ അലങ്കോലമാക്കും. അല്ലാഹു അല്ലാത്തവരെ രക്ഷാധികാരികളാക്കിക്കും. അനേകം വാഗ്ദാനങ്ങളിൽ

കുരുക്കിയിടും. വ്യാമോ ഹിപ്പിക്കും. വഞ്ചന നറഞ്ഞ വാഗ്ദാനങ്ങൾ മാത്രമായിരിക്കും ഏന്റേ ത്." (വി.ഖു. അന്നിസാഅ് 119, 120). ഇപ്പറഞ്ഞ തെല്ലാം പിശാചിന്റെ വിശാലമായ പ്രവർത്തന മേഖലകളാണ്. ഇതിന്റെ വേദി മനുഷ്യമനസ്സു കളും. എത്ര സ്പഷ്ടം. ഇതിൽ അകപ്പെട്ടവർ പര ലോകത്തെത്തിയാലുള്ള അനുഭവങ്ങളാണ് നേരത്തെ വിശദീകരിച്ചത്. അവസാ നം കുടുങ്ങി പ്പോയ മനുഷ്യരെ ചൂണ്ടി പരലോകത്തുവെച്ച് ഈ പിശാച് പറയും: "അല്ലാഹു നിങ്ങളോട് സത്യസന്ധമായി വാഗ്ദാനം ചെയ്തു. ഞാ നും നിങ്ങളോട് വാഗ്ദാ നം ചെയ്തു. എന്നാൽ ഞാൻ നിങ്ങളോട് ചെയ് ത വാഗ്ദാനം ഇതാ ലംഘിച്ചു. എനിക്ക് യഥാർത്ഥത്തിൽ നിങ്ങ ളുടെ മേൽ യാതൊരധി കാരവും ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. ഞാൻ നിങ്ങളെ ക്ഷണി ച്ചു. അപ്പോൾ നിങ്ങളെ നിക്കു ഉത്തരം നൽകി എന്നു മാത്രം. ആകയാ ൽ, നിങ്ങൾ എന്നെ കുറ്റ പ്പെടുത്തേണ്ടതില്ല. നിങ്ങ ൾ നിങ്ങളെത്തന്നെ കുറ്റ പ്പെടുത്തിയാൽ മതി. എനിക്ക് നിങ്ങളെ സഹാ യിക്കാനാകില്ല. നിങ്ങൾ ക്ക് എന്നെയും സഹായി ക്കാനാകില്ല. നിങ്ങൾ മുമ്പ് എന്നെ പങ്കാളിയാ ക്കിയിരുന്നതിനെ ഞാനി താ നിഷേധിച്ചിരിക്കുന്നു." (വി.ഖു. ഇബ്രാഹിം: 22) ഇപ്പോൾ എങ്ങനെയുണ്ട്. അതാണ് പിശാചിന്റെ തന്ത്രം.

# കണ്ണുതുറക്കാൻ ദൃഷ്ടാന്തങ്ങൾ

[**പ**വാചകൻ മുഹമ്മദ് നബി(സ)യുടെ മകൻ ഇബ്രാ ഹീം മരിച്ച ദിവസത്തിലെ സുര്യ ഗ്രഹണ നമസ്കാരാനന്തരം അദ്ദേഹം പറഞ്ഞു: "നിശ്ചയം സൂര്യനും ചന്ദ്രനും അല്ലാഹു വിന്റെ രണ്ടു ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളാകു ന്നു. ആരുടെയെങ്കിലും ജനന്, മരണങ്ങൾകൊണ്ട് അതിനു ഗ്രഹണം ബാധിക്കില്ല. നിങ്ങ ളതു കണ്ടാൽ നമസ്കരിക്കുക. അല്പാഹുവിനെ വാഴ്ത്തുക." (മു സ്ലിം, അഹ്മദ്)

അതെ, മഹത്തായ രണ്ടു ദൂഷ്ടാന്തങ്ങളാണവ. സുര്യഗ്ര ഹണം ഒരു ചന്ദ്രമാസത്തിന്റെ അവസാന ദിവസത്തിലാണ് സംഭവിക്കുക. കണ്ണുകൊണ്ടു കാണാൻ പറ്റുന്ന മാസപ്പിറവി കുടിയാണത്. ഇക്ക ഴിഞ്ഞ ദുൽഖഅ്ദ മാസാവസാന ദിവ

ഇന്ന് ചന്ദ്രൻ 'സൂപ്പറാവും

ത്തെ ഏറ്റവുംവലിയ ചന്ദ്രനാ യിരിക്കും ഞായറാഴ്ച ഉദിക്കു ക. കന്നിനിലാവിൻെറ കനക ത്തിളക്കം 27-ന് രാത്രിയും രുത്തുക്കും 27-ന് രാത്രിയും 28-ന് പുലർച്ചെയും കാ ണാൻകഴിയും. ഇത്തരം വലി യ ചന്ദ്രന്മാരെ അടുത്തകാല ത്തായി 'സൂപ്പർമൂണു'കളെ ന്നാണ് വിളിച്ചുവരുന്നത്.

എല്ലാ പതിമ്മൂന്നു മാസ ത്തിലും ആവർത്തിക്കുന്ന പ്ര തിഭാസമാണെങ്കിലും ഇത്ത രം ചന്ദ്രൻ ചന്ദ്രഗ്രഹണത്തി ൻെ ഭാഗമായി മാറുന്നത് അപൂർവമാണ്. അതാണി ത്തവണത്തെ പ്രത്യേകത യെന്ന് വാനനിരീക്ഷകനായ സുരേന്ദ്രൻ പുന്നശ്ശേരി പറ ഞ്ഞു. മാത്രമല്ല കന്നിമാസ ത്തിലാണ് ആകാശം ഏറ്റ വും തെളിഞ്ഞുകാണുന്നത്. അതിനാൽ ചന്ദ്രനെ കൂടു തൽ തിളക്കത്തോടെ കാ ണാനാകിം.

ഭൂമിയെ ചുറ്റിത്തിരിയുന്ന ചന്ദ്രൻ ചിലകാലങ്ങളിൽ ഭൂ മിയോട് വളരെ അടുത്തും മ റ്റുചിലപ്പോരം അകന്നും കാ ണാറുണ്ട്.

ഏറ്റവും അടുത്ത് കിടക്കു ന്നതുകൊണ്ടാണ് കൂടുതൽ തിളക്കത്തിലും വലിപ്പത്തി ലും കാണുന്നത്. അടുക്കു മ്പോരം മൂന്നരലക്ഷം കിലോ



മീറ്ററും അകലുമ്പോരം നാലു ലക്ഷം കിലോമീറ്ററും ആയിരി ക്കും ചന്ദ്രനിലേക്കുള്ള ദൂരം. അടുക്കുമ്പോരം ദൂരെയുള്ള തിനേക്കാരം 16 ഗാതമാനം അധികം വലിപ്പത്തിലും 33 ഗതമാനം അധികം തിളക്ക ത്തിലും കാണാം.

ഇത്തവണത്തെ സൂപ്പർ മൂൺ ഗ്രഹണ ചന്ദ്രനായിരി ക്കും. എന്നാൽ, ഇവിടെ ച ന്ദ്രഗഹണം കാണില്ല. ആഫ്രി ക്കയിലും അമേരിക്കയിലും ഗ്രഹണത്തോടെയുള്ള ചന്ദ്ര നെയായിരിക്കും കാണുക.

ഗ്രഹണചന്ദ്രൻ 2033-ലേ സംഭവിക്കു. കന്നി നിലാവിലെ ചന്ദ്രൻ ഇപ്പോരം സമൂഹമാധ്യമങ്ങ ളിൽ ചർച്ചയായിക്കഴിഞ്ഞു ഇതോടനുബന്ധിച്ച് പ്രകൃതി ക്ഷോടങ്ങളും സുനാമിയും പ്രവചിക്കുകയാണ് പലരും. എന്നാൽ, ശാസ്ത്രലോകം ഇ ത്തരം പ്രചരണങ്ങളെ പാടേ തള്ളിക്കളയുന്നുണ്ട്. ന്നാൽ, അമാവാസിയോടും പൗർണമിയോടും അനുബ ന്ധിച്ചുണ്ടാകുന്ന വേലിയേറ്റ 201321- 2015 my mid 27 mind

സമായിരുന്ന 13.09.15 ഞായറാഴ്ച 6.55 UT ക്ക് ഭാഗിക സൂര്യഗ്രഹണം ഉണ്ടായി. അതോടെ ദുൽഖഅ്ദ മാസം തീർന്നു എന്ന് അല്ലാഹു നമ്മെ അറിയിച്ചു. ലോകരിലെ ഒട്ടുമുക്കാൽ രാഷ്ട്ര ത്തിലെ മുസ്ലിംകളും – അല്ലാഹു അനുഗ്രഹിച്ചവരൊഴികെ – (സഊദിയടക്കം) ആ ദൃഷ്ടാന്തം കണ്ടില്ലെന്നു നടിച്ചു. തിങ്കളാഴ്ച ദുൽഹിജ്ജയുടെ ഒന്നാം തിയതിയാണെന്നു കാണാനവർക്ക് ഭാഗ്യമുണ്ടായില്ല. അതോടെ അറഫാദിനവും ബലിപെരുന്നാൾ ദിനവും ആദ്യം ശരി പ്രഖ്യാ പിച്ച ശേഷം തെറ്റായ തിയതിയിലെ ദിവസത്തിൽ രാജകീയമായി നടത്തപ്പെട്ടു.

അതാ, അല്ലാഹു അതുപോലുള്ള മറ്റൊരു ദൃഷ്ടാന്തം വീണ്ടും കാണിച്ചു. ദുൽഹിജ്ജ 14നും 15നും (27.09.15 ഞായർ രാത്രിയും 28 തിങ്കൾ പുലർച്ചെയിലു)മായി പൂർണ്ണ ചന്ദ്രഗ്രഹണം 2.49 UT ക്ക് കാണിച്ചുകൊണ്ട് സൂപ്പർമൂൺ സംഭവിച്ചു. നേരത്തെപ്പറഞ്ഞവർ തിയതി കണക്കാക്കി യത് ലോകവങ്കത്തമായിരുന്നു എന്നു ബോധ്യമായി. ഈ രണ്ടു ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളെയും പരലോ കത്തു അല്ലാഹു സാക്ഷിയാക്കി നമ്മെ വിചാരണ ചെയ്യുമെന്നതിൽ യാതൊരാളും സംശയി ക്കേണ്ടതില്ല.

"ഇവർ ഭൂമിയിലൂടെ സഞ്ചരിക്കാത്തതെന്താ? എങ്കിൽ ചിന്തിച്ചു മനസ്സിലാക്കാനുതകുന്ന ഹൃദയങ്ങളോ കേട്ടറിയാനുതകുന്ന കാതുകളോ ഉണ്ടാകുമായിരുന്നു. നിശ്ചയം കണ്ണുകൾക്ക ല്ല, നെഞ്ചിനകത്തെ ഹൃദയങ്ങളിലാണ് അന്ധത ബാധിക്കുക." (വി.ഖു. ഹജ്ജ്: 46).

"ഇഹത്തിൽ അന്ധനായവൻ പരത്തിലും അന്ധനായിത്തന്നെ ഉയിർകൊള്ളും. ഏറ്റവും വഴികെട്ടവനുമായിരക്കും." (വി.ഖു. 13: 19). മുഹമ്മദ് റഫീഖ്, വടകര

തത്വാംശാ: സമൂഹം നന്നാക്കാൻ എത്രയെങ്കിലും പേർ ഓടിനടക്കുന്നുണ്ട്. ആരും സ്വയം (ലിയോ ടോൾസ്റ്റോയ്) നന്നാവാൻ ഒരുക്കമല്ല.

### പള്ളികളിലെ ഉച്ചഭാഷിണി ഉപയോഗം നിയന്ത്രിക്കണം: സുന്നി മഹല്ല് ഫെഡറേഷൻ

മലപ്പുറം: പള്ളികളിൽ ബാങ്കു വിളിക്കാനും അവശ്യം അറിയിപ്പുകൾക്കും മാത്രമേ ഉച്ചഭാഷിണി ഉപയോഗിക്കാവൂ എന്ന് സുന്നി മഹല്ല് ഫെഡറേഷന്റെ ആഹ്വനം. പൊതുജനങ്ങൾക്ക് ശല്യമാകുന്ന തരത്തിൽ ഉച്ചഭാഷിണി ഉപയോഗി ക്കുന്നത് കർശനമായി നിയന്ത്രിക്കണമെന്നും ജനറൽ സെക്രട്ടറി പാണക്കാട് ഹൈദരലി ശിഹാബ് തങ്ങളുടെ അധ്യക്ഷതയിൽ ചേർന്ന സമിതി ആവശ്യപ്പെ ട്ടു. സംസ്ഥാനത്തെ വലിയൊരു വിഭാഗം പള്ളികളുടെ ഖാസിയാണ് ഹൈദരലി തങ്ങൾ.

കഴിഞ്ഞ ദിവസം കോഴിക്കോട്ട് ചേർന്ന ഫെഡറേഷൻ സംസ്ഥാന സമിതി യോഗത്തിലാണ് തീരുമാനം. നാടിന്റെ സൗഹാർദത്തിനു കോട്ടംതട്ടും വിധമുള്ള പ്രവർത്തനം വിശ്വാസികളിൽ നിന്നുണ്ടാകാൻ പാടില്ല. മഹല്ലുകളിലെ പ്രശ്ന ങ്ങൾ ജാഗ്രതയോടെ, സമാധാനപൂർവ്വം കൈകാര്യം ചെയ്യണമെന്നും യോഗം ആവശ്യപ്പെട്ടു.

മതേതര സമൂഹത്തിന്റെ ഭദ്രതയും കെട്ടുറപ്പും ശക്തിപ്പെടുത്താൻ ഉതകുന്ന താണ് ഹൈദരലി ശിഹാബ് തങ്ങളുടെ ആഹ്വനമെന്ന് ഓൾ ഇന്ത്യ ഇസ്ലാഹി മൂവ്മെന്റ് ജനറൽ സെക്രട്ടറി ഡോ. ഹുസൈൻ മടവൂർ അഭിപ്രായപ്പെട്ടു. ആരാ ധനാലയങ്ങളിൽ നിന്നുള്ള ശബ്ദശല്യം മൂലം പ്രയാസമനുഭവപ്പെടുന്ന പൊതു ജനങ്ങൾക്ക് ആശ്വാസം നൽകുന്നതാണ് നിർദേശം. ഒരു പള്ളിയിൽ നിന്നു മാത്രം മൈക്കിലൂടെയും മറ്റിടങ്ങളിൽ മൈക്കില്ലാതെയും ബാങ്കുവിളി ആകാം. അദ്ദേഹം (മലയാള മനോരമ 8/9/15) പറഞ്ഞു.

#### ഫെഡറേഷന് അഭിനന്ദനം

സുന്നി മഹല്ല് ഫെഡറേഷന്റെ മേൽ ആഹ്വാനത്തിന് സർവ്വാത്മനാ അഭിനന്ദ നം. അൽഫനാർ, പല ലക്കങ്ങളിലുമായി പൊതുജനങ്ങൾക്കു ശല്യമാകും വിധവും ആരാധനയുടെ മഹത്വത്തിനു ഭംഗം വരുത്തുന്നതുമായ കോലാഹല പ്രാർത്ഥനകൾ നടത്തരുതെന്നു തുറന്നെഴുതിയിട്ടുണ്ട്. ഖുർആൻ പാരായണം, സ്വലാത്ത്, ദുആകൾ തുടങ്ങിയവകളെല്ലാം പുണ്യകർമ്മങ്ങളും പ്രതിഫലാർഹ വുമായതാണെങ്കിൽ അവയിലെല്ലാം ഭക്തിയും മിതത്വവും ആത്മാർത്ഥതയും രഹസ്യ സ്വഭാവവുമാണ് ഉണ്ടായിരിക്കേണ്ടത് എന്ന് ഉണർത്തിയിട്ടുണ്ട്. മതേതര രായ ജനാധിപത്യ വിശ്വാസികളായ ബഹുമത ജനവിഭാഗങ്ങൾ ജീവിക്കുന്ന ഇന്ത്യാ രാജ്യത്ത് മറ്റു ജനവിഭാഗങ്ങളുടെയും വികാരങ്ങൾ കണക്കിലെടുത്തു കൊണ്ട് മാത്രമേ ഏതൊരു വിഭാഗവും അവരുടെ ആരാധനാ കർമ്മങ്ങൾ നട ത്താവു.

അൽഫനാറിന്റെ ആഹ്വാനം സ്വാധീനിച്ചതിനാലാണ് പാണക്കാട് ഹൈദരലി ശിഹാബ് തങ്ങളും സുന്നിമഹല്ല് ഫെഡറേഷനംഗങ്ങളും ഈ പ്രസ്താവന ഇറ ക്കിയതെന്നൊന്നും ആരും വിശ്വസിക്കുന്നില്ല. എങ്കിലും, ഇതോടൊപ്പം ഒരു കാര്യം കൂടി ഉണർത്തുകയാണ്. ഏതെങ്കിലും വിഭാഗക്കാർ അവരുടെ മതാചാര കർമ്മ ങ്ങളും ആരാധനാ രൂപങ്ങളും പ്രകടനമായും ജാതകളായും ഘോഷയാത്രകളായും നടത്തി മനുഷ്യരുടെ യാത്ര/സഞ്ചാര സ്വാതന്ത്ര്യം സ്തംഭിപ്പിച്ച് വഴി തടസ്സമുണ്ടാക്കുന്നമാതിരി യിൽ നബിദിന/സ്വലാത്ത് ജാതകളും ഘോഷയാത്രകളും പിഞ്ചു പ്ലൈതങ്ങളെ തെരുവി ലിറക്കി മണിക്കുറുകളോളം വെയിലും മഴയും കാറ്റും മലനീകരണവും അനുഭവിപ്പിച്ച് പീഢിപ്പിക്കുന്ന സമ്പ്രദായവും അവസാനിപ്പിക്കാനും മഹല്ല് ഫെഡറേഷൻ മുൻകൈ എടു ക്കണമെന്നപേക്ഷിക്കുന്നു. സർവ്വ മതാഘോഷ ജാതകളും പ്രകടനങ്ങളും ഘോഷയാത്ര കളും നിരോധിക്കണമെന്ന് സർക്കാറിനോടും ആവശ്യപ്പെട്ടുകൊള്ളുന്നു. ഇതെല്ലാം ഒരു പ്രസ്താവനയിലൊതുക്കി നേതാക്കൾ രംഗം വിടരുത്. സ്ത്രീധന, ആർഭാട വിവാഹത്തെ ക്കുറിച്ചു വലിയ വായിൽ പ്രസ്താവനയിറക്കിയവർ എവിടെപ്പോയി എന്നറിയാൻ കൗതു കമുണ്ട്.

അൽഫനാറിലെ മുൻ കഴിഞ്ഞ ലക്കങ്ങളിൽ പ്രസിദ്ധീകരിച്ച ഉദ്ധരണികളിൽ ചിലത് ഒരിക്കൽ കൂടി വായിക്കുക. "ഭക്തി ബഹുമാനങ്ങൾ ചോർന്നുപോയ, മര്യാദയില്ലാത്ത പദ ക്കസർത്തുകളും വാക്യങ്ങളും കൊണ്ട് അന്തരീക്ഷം പ്രകമ്പനം കൊള്ളിക്കുന്ന അട്ടഹാ സങ്ങൾ പ്രാർത്ഥനയിലെ അതിർലംഘനങ്ങളാകുന്നു." *(അൽഫനാർ ലക്കം 26 പേജ്: 16)* 

"വിശുദ്ധ റമളാനിലെ ശാന്ത സുന്ദര രാവുകളിൽ പോലും നിശബ്ദത ഭംഞ്ജിച്ച് ലൗഡ് സ്പീക്കറിൽ അത്യുഛത്തിൽ ഖുർആൻ പാരായണം ചെയ്യുന്നത് പോലും ഒരിക്കലും ഭക്തിയോ മതം കൽപ്പിച്ചതോ അല്ലാഹുവും റസൂലും ഇഷ്ടപ്പെടുന്നതോ അല്ല. സൽ ബുദ്ധിയുള്ള ഒരാളും അത് ഇഷ്ടപ്പെടുന്നില്ല. പ്രാർത്ഥനകളിലെ അതിർലംഘനമാണതും." (അൽഫനാർ വാളം 2 ലക്കം 1 ശവ്വാൽ 1436)

"പ്രവാചക സ്നേഹം അഭിനയിച്ച് അരങ്ങു തകർക്കുന്നവരുണ്ടിവിടെ. അവർ പ്രവാച കനു വേണ്ടി അല്ലാഹുവിനോട് പ്രാർത്ഥിക്കേണ്ട സാക്ഷാൽ പ്രാർത്ഥനയായ സ്വലാത്തും സലാമും ഘോര ശബ്ദം മുഴക്കി, ഈണത്തിൽ ഗാനമാക്കി, ആടിപ്പാടി താളം പിടിച്ച്, നൃത്യനർത്ത്യങ്ങളിലൂടെ, സംഗീതോപകരമങ്ങളിലൂടെ തെരുവു വീഥികളിൽ പ്രദർശിപ്പി ക്കുന്നത് പ്രാർത്ഥനയല്ല. ഭക്തിയല്ല. പ്രവാചക സ്നേഹമല്ല. മനുഷ്യത്വപരമല്ല. പ്രവാചക നിന്ദയാണത്. (പ്രസ്തുത ലക്കം പേജ്: 17)

ബാങ്ക് വിളിക്കുമ്പോൾ പാലിക്കേണ്ട ശബ്ദ ക്രമീകരണവും അതിന് ഹുസൈൻ മട വൂർ മുന്നോട്ട് വെച്ച അഭിപ്രായവും അഭിനന്ദനമർഹിക്കുന്നു. ഫെഡറേഷൻ അക്കാര്യവും കണക്കിലെടുക്കുക. *(സ്റ്റാഫ് റിപ്പോർട്ടർ, അൽഫനാർ)* 

### ബിദ്അത്ത് വന്നവഴി

ഖബറുകൾ കെട്ടിപ്പൊക്കി ജാറങ്ങളാക്കിയത് കേരളത്തിലാദ്യം കുണ്ടോട്ടി തങ്ങന്മാ രാണ്. അത് രണ്ടു നൂറ്റാണ്ടുകളേ ആയുള്ളൂ. അതിനു തെളിവെന്തെന്നാൽ, പൊന്നാനി സൈനുദ്ദീൻ മഖ്ദൂമിന്റെ ഖബർ അന്നും ഇന്നും നിരപ്പായി നിലകൊള്ളുന്നു. അഞ്ചര നൂറ്റാണ്ടായി മഖ്ദൂം മരിച്ചിട്ട്.

#### കൂടോത്രവധം

"കൂടോത്രം ചെയ്യുന്നെന്ന സംശയത്തിൽ ത്രിപുരയിൽ യുവതിയെ ഭർതൃസഹോദ രൻ കൊന്നു. ജ്യേഷ്ഠന്റെ ഭാര്യ സഞ്ജയ് മുണ്ടെയുടെ കൂടോത്രമാണ് കുട്ടി മരിക്കാൻ കാരണം എന്ന് വിശ്വസിച്ചാണ് ഇയാൾ അവരെ കൊന്നത്." *(പത്രവാർത്ത)* 

വാൽക്കഷ്ണം: ഇരുട്ടുകളിൽ നിന്ന് പ്രകാശത്തിലേക്ക് നയിച്ച 14 നൂറ്റാണ്ട് പഴക്ക മുള്ള ഇസ്ലാമിക പ്രബോധനത്തിന്റെ നിത്യപ്രസക്തി ശോഭയോടെ തിളങ്ങുന്നു.

#### കാലികം

### അറഫയിൽ വമ്പൻ അട്ടിമറി

സ്ഊദി അറേബ്യയിലെ സുപ്രീം ജുഡീഷ്യൽ കൗൺസിൽ 07.09.2015 തിങ്കളാഴ്ച താഴെ പറയുന്ന ഒരു സുപ്രധാന പ്രസ്താവനയിറക്കി.

"14.09.2015 തിങ്കളാഴ്ച ഹി. 1436–ാം ദുൽഹിജ്ജ ഒന്നാം തിയതിയാണ്. അതനുസ രിച്ച് 22.09.2015 ചൊവ്വാഴ്ച അറഫാദിനമായും 23.09.15 ബുധനാഴ്ച ഈദുൽ അള്ഹായായും അറിയിക്കുന്നു. ദുൽഹിജ്ജ ഒന്നായ 14.09.15 തിങ്കളാഴ്ച കഅ്ബയുടെ കിസ്വ മാറ്റുന്ന ചടങ്ങ് മക്ക അമീറിന്റെ നേതൃത്വത്തിൽ നടത്തപ്പെടുന്നതാണ്."

(അൽ റിയാദ്, അറബ് ന്യൂസ്, അൽമദീന)

മേൽവാർത്ത ലോകത്തെ എല്ലാ ദൃശ്യ, ശ്രാവ്യ, വാർത്താ മാധ്യമങ്ങളിലും - മലയാ ളപത്രങ്ങളിലുമടക്കം – വന്നു. സഊദി അറേബ്യ അടക്കമുള്ള മുസ്ലിം, അറബി രാഷ്ട്ര കലണ്ടറുകളിലും ഇവിടെ സുല്ലമുസ്സലാം, ശബാബ്, അൽമനാർ തുടങ്ങിയ മുസ്ലിംക ളിറക്കുന്ന കലണ്ടറുകളിലും ഹിജ്റ കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യ ഹി. 1436 മുഹറം ഒന്നാം തിയ്യതി (24.10.2014) ഇറക്കിയ കലണ്ടറിലുമെല്ലാം മേൽ തിയ്യതികളിൽ തന്നെയാണ് അറഫാദിനവും പെരുന്നാൾ ദിനവും രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുള്ളത്.

എന്നാലിതാ വളരെ ലാഘവത്തോടെ ഭൂമിയുടെ ദുൽഹിജ്ജ ഒന്നാം തിയ്യതി പിറന്ന 14.09.15 തിങ്കളഴാഴ്ച ഇതെല്ലാം അട്ടിമറിച്ച് സഊദി രാജാവിന്റെ കൊട്ടാരത്തിൽ നിന്ന് പുതിയൊരു പ്രസ്താവനയിറങ്ങി. "13.09.15 ഞായറാഴ്ച (അമാവാസി ദിനം) ചന്ദ്രപ്പിറ കാണാത്തതിനാൽ അറഫയും ഈദുൽ അള്ഹായും 23/24.09.15 ബുധൻ, വ്യാഴം തിയ്യ തികളിലേക്ക് മാറ്റി ഉറപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു." അങ്ങനെ ആകാശഭൂമികൾ സൃഷ്ടിച്ച നാളിൽ അല്ലാഹു നിശ്ചയിച്ചു ഭൂമിയിൽ നടപ്പിലാക്കിയ (വി.ഖു സൂറ: തൗബ: 36, 37 വചനങ്ങൾ കാണുക). തിയതിയെ മാറ്റിമറിച്ചിരിക്കുന്നു. ചന്ദ്രനിൽ നിന്ന് നാല് ലക്ഷം കിലോമീറ്റർ അകലെയുള്ള ഭൂമിയിലെ മനുഷ്യർ അമാവാസി ദിവസം ചന്ദ്രക്കല കണ്ടില്ലാത്തതി നാൽ ഒരു ദിവസം തന്നെ മൈനസായിരിക്കുന്നുവെന്ന കാരണം പറഞ്ഞ, നാം മനസ്സി ലാക്കിക്കഴിഞ്ഞ ഒരു മഹായാഥാർത്ഥ്യം തകിടം മറിച്ചിരിക്കുന്നു. സഊദിയുടെ നാഷ ണൽ ഡേ ആയതിനാലാണോ പുതുതായി ജന്മം കൊണ്ട മൂൺ സൈറ്റിംഗ് കമ്മിറ്റി എന്ന നവയാഥാസ്ഥിതിക കൊട്ടാരപുരോഹിതന്മാർ ഇടപെട്ടതിനാലാണോ, ഇതുരണ്ടും കുടിയാണോ എന്തായാലും മുപ്പതുലക്ഷം വരുന്ന ഹാജിമാരുടെയും ലോകമുസ്ലിംക ളുടെയും പാവനമായ ആരാധനയുടെ ദിവസങ്ങൾ അട്ടിമറിച്ചിരിക്കുന്നു. ആരാണിവർക്കു അല്ലാഹു ഭൂമിയിൽ നിശ്ചയിച്ച തിയതി മാറ്റിമറിക്കാൻ അധികാരം നൽകിയത്? ഈ രാജകീയ കൽപന വർദ്ധിച്ച കുഫ്റിലേക്കാണ് നയിക്കുകയെന്ന് ഞങ്ങളിതാ അല്ലാ ഹുവിനെ സാക്ഷിനിർത്തി ലോകത്തോടു പ്രഖ്യാപിക്കുന്നു. അല്ലാഹുവേ, ഇവർ ചെയ്യു ന്നതെന്തെന്ന് ഇവർക്കു തന്നെ അറിഞ്ഞു കൂടാ. ഇവർക്ക് ദിശാബോധം നൽകി അനു ഗ്രഹിക്കേണമേ. ഞങ്ങളെ സത്യത്തിന്റെ സാക്ഷികളായി നീ സ്വീകരിക്കേണമേ.

(ഹിലാൽ സത്യസാക്ഷികൾ, കേരള)

തെറ്റു കണ്ടുപിടിക്കൽ സത്യം കണ്ടുപിടിക്കലിനെക്കാൾ എളുപ്പമാണ്. തെറ്റ് പൊങ്ങിക്കിടക്കും. സത്യം അന്വേഷിച്ച് ഇറങ്ങിച്ചെന്നാൽ മാത്രം കാണത്തക്ക വിധം അടിയിലായിരിക്കും. (ഗെഥേ)

## യസീദ് ജനങ്ങൾ തെരഞ്ഞെടുത്ത ഖലീഫയാണോ?

മുസ്ലിം ചരിത്രം വികല മാക്കപ്പെട്ട ഒട്ടേറെ സംഭവങ്ങ ളുണ്ട്. നബിക്കു ശേഷം നാലു ഖലീഫമാരെയും ജനങ്ങൾ തെരഞ്ഞെടുത്തതാണ്.

നാലാം ഖലീഫ അലി(റ) വധിക്കപ്പെട്ടപ്പോൾ ഹസൻ(റ) വിനെയാണ് ജനങ്ങൾ ഖലീ ഫയാക്കിയത്. ഇത് അംഗീക സിറിയയിലെ രിക്കാത്ത ഗവർണറായിരുന്ന മുആവിയ സൈന്യവുമായി ഇറാഖിലേക്ക് പുറപ്പെട്ടു. യുദ്ധവും രക്തച്ചൊ രിച്ചിലും ഒഴിവാക്കുവാൻ ഹസൻ(റ) ഖിലാഫത്ത് ഒഴി ഞ്ഞു. മുആവിയ ഭരണാധികാ രിയായി അവരോധിതനായത് സൈന്യത്തിന്റെ പിൻബലത്തി ലാണ്.

പിന്നീട് മുആവിയ, മകൻ യസീദിനെ പിൻഗാമിയാക്കുക യാണുണ്ടായത്. ജനങ്ങൾ തെര ഞ്ഞെടുത്ത ഖലീ ഫയല്ല. എന്നാൽ ചില ചരിത്രകാരന്മാർ തെരഞ്ഞെടുത്ത ഖലീഫയെ ന്നാണ് പഠിപ്പിക്കുന്നത്. കെ. എൻ.എം. ഔദ്യോഗിക വിഭാഗം വിദ്യാഭ്യാസ ബോർഡ് ആറാം തരത്തിലേക്ക് തയ്യാറാക്കിയ ചരിത്രപുസ്തകത്തിൽ പരിച യപ്പെടുത്തുന്നത് "ജനങ്ങൾ തെരഞ്ഞെടുത്ത ഖലീഫ'' യെന്നാണ്. ഇത് തികച്ചും തെറ്റാണ്. യസീദിന്റെ സ്ഥാനാ രോഹണത്തെ പ്രമുഖ സഹാ ബിമാർ എതിർത്തിട്ടുണ്ട്. അബ്ദുറഹിമാനുബ്നു അബീ ബക്കർ മുആവിയയോട് തുറ ന്നടിച്ചുകൊണ്ടു പറഞ്ഞത് "സ്വന്തം ശ്രദ്ധേയമാണ്. മക്കളെ പിൻഗാമിയാക്കുന്നത് അബൂബക്കറിന്റെയും ഉമറി ന്റെയും മാതൃകയല്ല. കിസറ യുടെയും കൈസറിന്റെയും മാതൃകയാണ്." ഇതാണ് അദ്ദേഹം പറഞ്ഞത്.

മാത്രമല്ല; ഹുസൈൻ, അബ്ദുല്ലാഹിബ്നു ഉമർ, അബ്ദില്ലാഹിബ്നു അബ്ബാസ്, അബ്ദുല്ലാഹിബ്നു സുബൈർ എന്നീ പ്രമുഖരും മുആവിയ ഈ നടപടിയെ എതിർത്തിട്ടുണ്ട്. ഇവരെല്ലാം എതിർത്ത യസീദിനെ ജന ങ്ങൾ തെരഞ്ഞെടുത്ത ഖലീ ഫയെന്ന് പഠിപ്പിക്കുന്നത് ചരി ത്രത്തോട് ചെയ്യുന്ന അനീതി യാണ്. യസീദിനെ ദീനീതൽപ രനെന്നാണ് പാഠപുസ്തകം വിശേഷിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളത്. കർബ ലയുടെ ചരിത്രം പഠിച്ചവർ ക്രൂര നായ യസീദിനെ ദീനീതൽപ രനെന്ന് വിശേഷിപിക്കുകയില്ല. വിഷം ഹസൻ(റ)വിനെ കൊടുത്തു കൊന്നതിന്റെ പിന്നിലും പ്രവർത്തിച്ചത് യസീ ദാണെന്ന് ചില ചരിത്രകാരന്മാർ രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്.

എ.ഡി 680 ഒക്ടോബർ

പത്താം തിയ്യതി ഹി. 61 മുഹർറം 10നാണ് കർബലെ യന്ന ദുരന്തചരിത്രം ഉണ്ടായ ത്. ഹുസൈൻ(റ)വിനെയും കുടുംബത്തിലെ പുരുഷന്മാ രെയും യസീദും അയാളുടെ വലംകൈയ്യായ ഇബ്നുസി യാദും കൊന്നൊടുക്കി. പരിശു ദ്ധരായ മഹതികളെ പരസ്യ മായി അപമാനിച്ചു. പിഞ്ചുകു ട്ടികൾക്കു പോലും ദാഹജലം നൽകിയില്ല. കർബല വായി ക്കുമ്പോൾ കരഞ്ഞുപോകും. യസീദിനെ ദീനീതൽപരനായ ഖലീഫയാക്കി ചിത്രീകരിക്കു ന്നത് എന്തിനാണ്?

ഇബ്നുസിയാദാണ് ഇതി ന്റെയെല്ലാം കാരണമെന്ന് യസീദിനെ വെള്ളപൂശാൻ ശ്രമി ക്കുന്നവർ എഴുതി വെച്ചിട്ടുണ്ട്. പിന്നീടുണ്ടായ സംഭവങ്ങൾ ഇത് തെറ്റാണെന്ന് പഠിപ്പിക്കു ന്നു. ഹുസൈൻ(റ) കൊല്ലപ്പെ ട്ടപ്പോൾ മദീനക്കാർ അവിടത്തെ ഗവർണറെ പുറത്താക്കി. ഇത റിഞ്ഞ യസീദ് മദീനയിലേക്ക് സൈന്യത്തെ അയച്ചു. മദീ പളളി പോലും സൈന്യം നശിപ്പിച്ചു. ഒട്ടനവ ധിയാളുകളെ കൊന്നൊടുക്കി. കൊള്ളയും കൊള്ളിവെപ്പും നടന്നു. ഈ സംഭവമാണ് 'ഹർറ' എന്ന പേരിലറിയപ്പെ ടുന്നത്. എന്നിട്ടും യസീദ് അട ങ്ങിയില്ല. സൈന്യം മക്കയി

ലേക്ക് നീങ്ങി. അവിടെയും അക്രമങ്ങൾ നടത്തി. കഅ്ബ പോലും നശിപ്പിക്കുവാൻ ശ്രമി . ച്ചുവെന്നാണ് ചരിത്രം പറയു ന്നത്. ഇതിന്നിടക്ക് യസീദ് മര ണപ്പെട്ടു. ഇതറിഞ്ഞപ്പോൾ സൈന്യം സിറിയയിലേക്ക് തിരി ച്ചുപോയി. യസീദ് ദീനീതൽപ രനായിരുന്നെങ്കിൽ മദീനയിലും മക്കയിലും ക്രൂരമായ സംഭവ ങ്ങൾ അരങ്ങേറുമായിരുന്നുവോ?

നബി(സ)യോടും കുടുംബ ത്തോടും പകയും വിദ്വേഷവും ശത്രുതയും വെച്ചു പുലർ ത്തിയ വ്യക്തിയാണ് യസീദ് എന്ന് ചില ചരിത്രകാരന്മാർ രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്. 'കർബല' ദുരന്തം ഇബ്നുസി യാദിന്റെ മേൽ കെട്ടിവച്ച് യസീ ദിനെ ദീനീതൽപരമാക്കുന്ന തിന്റെ രഹസ്യം മനസ്സിലാകു ന്നില്ല. തൗഹീദിന്റെ പ്രബോ ധകസംഘങ്ങൾ ക്രൂരനായ യസീദിനെ എന്തിനാണ് ദീനി യായ ഖലീഫയാക്കുന്നത്?

'കർബല' ശിയാക്കൾ രാഷ്ട്രീയ ലാഭത്തിനും മറ്റും ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നു. നബി( സ)യുടെ കുടുംബത്തോടുള്ള ക്രൂരത ഏതൊരു മുസ്ലിമി ന്റെയും ഹൃദയത്തിൽ വേദന യുണ്ടാക്കും. ഈ വേദനയെ ശിയാക്കൾ മുതലെടുക്കുന്നു. അത് വിസ്മരിക്കുന്നില്ല. ശിയാ ക്കളോടുള്ള വിരോധം ചരി ത്രത്തെ വികലമാക്കുവാൻ ഒരി ക്കലും ഉപയോഗിക്കാൻ പാടി ല്ല. ചരിത്ര സത്യങ്ങൾ എല്ലാ കാലത്തും മറച്ചുവെക്കാനും സാധിക്കുകയില്ല.

വേദാന്തം

### അധികനേരം നിലനിൽക്കാത്തത്

'ഏതൊരു വസ്തുവിനും മാറ്റം അനിവാര്യമാണ്.'

(ഹെൻറി വേർഡ്സ്വർത്ത് ലോങ്ഫെല്ലോ)

ഒരിക്കൽ ഒരു രാജാവ് ഒരു ജ്ഞാനിയുടെ സഹായം തേടിച്ചെന്നു. "ഞാൻ ഒട്ടും തന്നെ സന്തുഷ്ടനല്ല." രാജാവ് മനസ്സു തുറന്നു: "എന്റെ വികാരങ്ങൾ എന്നെ ഭ്രാന്തനാക്കുന്നു. ഒരു യുദ്ധം ജയിക്കുമ്പോൾ ഞാൻ വളരെയധികം ഉത്തേജിതനാകുന്നു. പക്ഷേ, ഒരു തോൽവി എന്നെ വല്ലാതെ തളർത്തുന്നു. എന്റെ സന്തോഷങ്ങളും ദുഃഖങ്ങളും തീർത്തും അസ്ഥിരമാ ണ്. എന്നെ സഹായിച്ചാലും"

എല്ലാം ശ്രദ്ധയോടെ കേട്ടശേഷം ജ്ഞാനി പറഞ്ഞു: "മൂന്നു ദിവസങ്ങൾക്കുള്ളിൽ ഞാൻ പ്രശ്നം പരിഹരിക്കാം."

മൂന്നു ദിവസത്തിനുശേഷം ചക്രവർത്തിക്കായി പ്രത്യേകം പണിയിച്ച ഒരു മോതിരവു മായി ജ്ഞാനി എത്തി. ഏതെങ്കിലും ഒരു വികാരത്തിനടിപ്പെടുന്നു എന്നു തോന്നുമ്പോൾ മോതിരത്തിൽ കൊത്തിയിരിക്കുന്ന വാചകം ഒന്നു വായിക്കുവാൻ ഉപദേശിച്ച ശേഷം ജ്ഞാനി യാത്രയായി. രാജാവ് മോതിരത്തിൽ നോക്കി അതിൽ ഇങ്ങനെ എഴുതിയിരുന്നു. "ഈ അവസ്ഥ അധികനേരം നിലനിൽക്കില്ല."

നിങ്ങളും ഇനി അടുത്ത തവണ ഒരു പ്രശ്നത്തെ നേരിടുമ്പോൾ ഓർക്കുക: "ആ അവസ്ഥ അധികനേരം നിലനിൽക്കില്ല." ഇത്തരമൊരു കാഴ്ചപ്പാട് ജീവിത്തിലെ മാറ്റങ്ങളോട് സമര സപ്പെടാനും മനസ്സിനു ശാന്തി കൈവരിക്കുവാനും നിങ്ങളെ സഹായിക്കും. ഒന്നും ശാശ്വത മല്ല എന്ന തിരിച്ചറിവ് അമിതമായ ആസക്തികളെയും വികാരങ്ങളെയും നിയന്ത്രിച്ച് ജീവി തവിജയം കൈവരിക്കാൻ പാതയൊരുക്കും. (വിശ്വപ്രസിദ്ധ ചിന്തകൾ പേ: 53)

അല്ലാഹു പറയുന്നു: "മനുഷ്യന്റെ മുമ്പിലൂടെയും പിന്നിലൂടെയും അവനെ കാത്തു സൂക്ഷിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കാൻ ദൈവാജ്ഞപ്രകാരം മാലാഖമാർ വന്നു കൊണ്ടിരിക്കും. ഏതൊരു ജനതയും സ്വന്തം നിലപാടുകളിൽ മാറ്റം വരുത്തുന്നില്ലെങ്കിൽ ദൈവം അവ രുടെ സ്ഥിതിയ്ക്കും വ്യത്യാസമുണ്ടാക്കുകയില്ലെന്നതാണ് സത്യം. ഒരു ജനതയ്ക്ക് വല്ല ദോഷവും വരുത്താൻ ദൈവമുദ്ദേശിച്ചാൽ അത് തട്ടിമാറ്റാനാർക്കുമാവില്ല. അയാൾക്ക് ദൈവമല്ലാത്ത മറ്റൊരു രക്ഷാധികാരിയെയും കിട്ടുകയുമില്ല. (വി.ഖു: 13: 11)

### പെരുമ

'പരസ്പരം പെരുമ കാണിക്കുന്ന സ്വഭാവം നിങ്ങളെ അശ്രദ്ധരാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇതെ വിടെവരെ പോകും? നിങ്ങൾ കുഴിമാടങ്ങൾ കാണും വരെ?

(ഖുർആൻ: അധ്യായം: 102, സൂക്തം: 1, 2)

#### ശുഭദിനം!

താൻ മറ്റുള്ളവരെക്കാൾ കേമനാണെന്നു തെളിയിക്കാനുള്ള പെടാപാടിന്റെ പേര് ഇന്ന് 'ജീവിതം' എന്നായിരിക്കുന്നു. എന്റെ വീട്– ഏറ്റവും കുറഞ്ഞപക്ഷം– എന്നെ അറിയുന്ന ആരു ടേതിനെക്കാളും കേമമാവണം. എന്റെ കുട്ടികൾ മറ്റു കുട്ടികളെക്കാൾ മിടുക്കരാവണം. ഇതി നുവേണ്ടിയുള്ള കിടമത്സരമാണ് നാലുപാടും നാം കാണുന്നത്.

സമ്പന്നർക്കിടയിലാണ് ഈ സഭാവം കുടുതലെങ്കിലും അവസാനം പറഞ്ഞ രണ്ടുകുട്ടരും ഈ മനോഭാവത്തിനു പുറത്തല്ല. കീശയ്ക്കു കനമില്ലാത്തതു കൊണ്ട് അത് അവരിൽ അത്ര തന്നെ പ്രകടമല്ല എന്നു മാത്രം. എങ്കിലും, കടം മേടിച്ചും 'ദുരഭിമാനം' കാത്തുസൂക്ഷിക്കുന്ന വർക്കു നമ്മുടെ നാട്ടിൽ വലിയ പഞ്ഞമില്ല.

കൊട്ടാര സമാനമായ വീടുകൾ പണിയുന്നതിലും വിവാഹമാമാങ്കങ്ങൾ നടത്തുന്നതിലു മുള്ള ധൂർത്തും ധാരാളിത്തവും മുതൽ യുവജനോത്സവങ്ങളിലും റിയാലിറ്റി ഷോകളിലും മറ്റും സ്വന്തം മക്കളെ പങ്കെടുപ്പിച്ച് പേരും പെരുമയും നേടുന്നതിൽ വരെ തെളിഞ്ഞുകാണു ന്നത് മനുഷ്യരുടെ ഈ സ്വഭാവമാണ്.

'ഇതെവിടം വരെ പോകും എന്നു കാണട്ടെ' എന്ന താക്കീതാണ് മേൽപ്പറഞ്ഞ വചനം നല്കുന്നത്. ഓരോരുത്തരുടെയും അവസാനത്തെ വീടായ ശ്മശാനഭുമി വരെയേ മനുഷ്യ രിൽ ഈ സഭാവം നിലനില്ക്കു എന്ന സത്യപ്രസ്താവനയുമാകാം.

ഏതായാലും എല്ലാ പൊങ്ങച്ച പ്രകടനങ്ങളുടെയും കിടമാത്സര്യങ്ങളുടെയും അവസാന വേദി മനുഷ്യരുടെ കുഴിമാടങ്ങളാണ്. വലിയ കല്ലറകൾ പണിതും ശവഘോഷയാത്രകളും അടിയന്തിരങ്ങളും നടത്തി അവിടെയും ചിലർ ഈ പ്രവണത പ്രകടമാക്കുന്നു എന്നതാണ് കഷ്ടം!

(ചിന്താസരിത് സാഗരം പേജ്; 52)

# ण्याक्षणका पूर्व

### **വ**ർഗ്യതയ

"ഞാൻ എല്ലാ മതങ്ങളെയും പ്രതിനിധീകരിക്കുന്നു. ഞാനെത്രത്തോളും ഹിന്ദുവായിരിക്കു ന്നുവോ അത്രത്തോളം മുസ്ലിമും ക്രിസ്ത്യാനിയും സിക്കും പാഴ്സിയുമാണ്."

(മഹാത്മാഗാന്ധി)

പിൻകുറി: അപ്പോഴെങ്ങനെ ഇത്തരം നെഞ്ചിലേക്ക് പരിവാർസംഘം നിറയൊഴിക്കാതിരിക്കും? സത്യം, ധർമ്മം, നീതി, സമത്വം, മതേതരത്വം, മനുഷ്യത്വം എല്ലാം മരവിച്ച മനസ്സുകൾക്കെങ്ങനെ വർഗ്ഗീയനാകാതിരിക്കാനാകും!

"അയുക്തിയുടെ ആഭിചാരകനായ തീവ്രഹിന്ദുത്വ സംഘടനകളുടെ വധഭീഷണിയുടെ മുമ്പിൽ ജീവിതം നയിച്ചിരുന്ന കൽബുർഗിയുടെ മരണത്തിലൂടെ യുക്തിയുടെ ശിരസ്സ് ഒരിക്കൽ കുടി നമ്മുടെ രാജ്യത്ത് ഛേദിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുകയാണ്."

(മാതൃഭൂമി ദിനപത്രം എഡിറ്റോറിയലിൽ നിന്ന് 01.09.2015)

**പിൻകുറി**: മത തീവ്രവാദങ്ങൾ തകർക്കുന്നത് ഭാരതത്തിന്റെ ബഹുസ്വര പാരമ്പര്യമാണ്. ബഹുമാനങ്ങൾ ഏകമാനങ്ങളിലേക്ക് വെട്ടിച്ചുരുക്കാൻ ഫാസിസ്റ്റ് ശക്തി എന്നും ആയുധമാ ക്കിയിട്ടുള്ളത് അയുക്തികളെയും അനാചാരങ്ങളെയുമാണ്.

#### വചനാനുഭവം എം.എ കാരപ്പഞ്ചേരി

# പരിഭാഷകൾ പരിഭാഷകൾ സർവ്വത

ഖുർആന്റെ മലയാള പരിഭാഷകൾ ഇന്നു വേണ്ടുവോളം (അതോ വേണ്ടതി ലധികമോ?) ഉണ്ട്. ഓരോ കക്ഷിക്കും അനേകം പരിഭാഷകൾ - വ്യാഖ്യാന ങ്ങൾ. പോരാത്തതിനു പ്രത്യേകിച്ചൊരു സംഘബന്ധവുമില്ലാത്ത വ്യക്തികളും പ്രസാധകരും ഇറക്കിയ പരിഭാഷകളും.

മുമ്പ് ഇതായിരുന്നില്ലല്ലോ സ്ഥിതി. മുഖ്യധാരാ മതസംഘങ്ങൾ പരിഭാഷ ക്കെതിരായിരുന്നു. ഖുർആൻ ദ്വിഭാഷ്യമല്ലെന്ന ന്യായം മാത്രമായിരുന്നില്ല എതിർപ്പിന്റെ കാരണം. പരിഭാഷകൾ അമുസ്ലിംകളുടെ കൈയ്യിൽ വന്നുചേ രുന്നതിനെയാണ് പരിഭാഷാ വിരോധികൾ കൂടുതൽ ഭയപ്പെട്ടത്.

എന്നാൽ ഇന്നു കാലംമാറി. എല്ലാവരുടെയും പരിഗണനകളിലും മുൻഗണ നകളിലും മാറ്റം വന്നു. ഇപ്പോൾ ഓരോ കക്ഷിയും മത്സരിച്ചാണ് പരിഭാഷകൾ ഇറക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നത്. പരിഭാഷ പാടില്ലെന്നു ഇപ്പോഴും വാദിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കുന്ന മൗലവിമാർ പോലും തങ്ങളുടെ പ്രഭാഷണങ്ങളിലും ലേഖനങ്ങളിലും ഖുർആൻ വചനങ്ങൾ യഥേഷ്ടം പരിഭാഷപ്പെടുത്തുന്നതായി കാണാം!

അതിരിക്കട്ടെ. ഈ പരിഭാഷകളെല്ലാം പ്രസരിപ്പിക്കുന്ന സന്ദേശമെന്താണ്? ഖുർആന്റെ സന്ദേശം പ്രചരിപ്പിക്കുന്നതിൽ പരിഭാഷകൾ വിജയിച്ചിട്ടുണ്ടോ? ഖുർആന്റെ മലയാള പരിഭാഷകൾ വായനക്കാരോട് സംവദിക്കാനാവാതെ പിൻമാ റുന്നു എന്ന വിമർശനം എത്രത്തോളം ശരിയാണ്? പരിഭാഷകളിലെ അവ്യക്ത തകളും പോരായ്മകളും ആത്യന്തികമായി ദൈവത്തിന്റെ വിശുദ്ധ വചനങ്ങൾ എന്ന ഖുർആന്റെ മഹാസ്ഥാനത്തെ തന്നെ നൃശംസിക്കുന്നില്ലേ? ഓരോരുത്തരും തങ്ങളുടെ പരിഭാഷകൾ 'പരിഷ്ക്കരിച്ചു' പുനഃപ്രസിദ്ധീകരിച്ചിട്ടും പരിഷ്കരണം അച്ചടിയിലും പുറംമോടിയിലും മാത്രം ഒതുങ്ങുന്നതെന്തുകൊണ്ട്?

ഖുർആന്റെ മലയാള പരിഭാഷകൾ വായിക്കാനും പഠിക്കാനും ആഗ്രഹിക്കു ന്നവർ പാതിവഴിയിൽ വെച്ച് നിരാശപ്പെട്ട് പിൻവാങ്ങുന്ന കാഴ്ച സർവ്വസാധാര ണമാണ്. പരിഭാഷകൾ മലയാളത്തിന്റെ വാകൃഘടനയോടും ശൈലിയോടും നീതി പുലർത്താത്തതിനാൽ വായനക്കാരനു ഒന്നും മനസ്സിലാകുന്നില്ല. ചില പ്പോൾ അവൻ ഖുർആൻ ഇത്രയൊക്കെ മനസ്സിലാക്കാനാവൂ എന്ന അബദ്ധവി ചാരത്തിൽ ചെന്നു ചാടുന്നു. ചിലർ ചോദിക്കാൻ മടിക്കുന്നു, പേടിക്കുന്നു. അമു സ്ലിംകൾ തന്ത്രപൂർവ്വം ഒഴിഞ്ഞുമാറുന്നു. എന്തൊരു മഹാഗ്രന്ഥം എന്നൊക്കെ 'മതമൈത്രി' ശൈലിയിൽ വച്ചുകാച്ചുന്നു!

ഈ മേഖലയിലെ ഏതാനും പ്രശ്നങ്ങളാണു വരും ലക്കങ്ങളിൽ പ്രതിപാ ദിക്കുന്നത്.

